

من رواية مجاهد البصري في حادث الغزوي

كتاب التوبة

# الْتُّوْبَةُ إِلَى اللَّهِ

ومفاسد الذنوب

لِبَجَةِ الْإِسْلَامِ أَبْنَ حَامِدِ الْغَزَّالِيِّ

رواية مجاهد البصري  
عبداللطيف عابد

كتاب القرآن

لطبع ونشر والتوزيع  
شارع القماش بالغناوى - بولاق  
القاهرة - ت ٢٦١٤٩٩ - ٢٦٨٥٩١

AL-MOSTAFA.COM

## كلمة الحق

كثيراً ما أخلو — بين أعين والحبن — إلى مؤلفات «حججة الإسلام أبي حامد الغزالى». فأجد فيها راحة لقللى، وسکينة لنفسى، وبخاصة ما يتعلق منها بالمنجيات.

فلقد قرأت فيما قرأ عن التربية والثائين :

«أن رجلاً سأله ابن سعد عن ذنب آلمَ به :

هل لي من توبة؟؟

فأعرض عنه ابن سعد، ثم التفت إليه: فرأى عينيه تذرقان !!

فقال له :

إن للجنة ثانية أبواب كلها تفتح وتغلق إلا باب التوبة  
فإن عليه ملكاً مُؤكلاً به لا يغلق؛ فاعمل ولا تأس !!

ورأيت «إمامنا الغزالى» يضع التوبة على رأس المنجيات  
في كتابه «إحياء علوم الدين». ويتناول مكفرات الذنوب  
تناولاً رائداً ويفرد لهذا البحث كتاباً مستقلاً نظراً لأهميته  
وأثره في عاجل حياتنا وجعلها !!

## دراسة التحقيق

- هذا الكتاب !
- المؤلف .
- عصره .
- مؤلفاته .
- حجّة الإسلام العزّل مؤلفاً ومجدداً .
- منهج التحقيق .

ولست أخفي عليك - أيها القارئ العزيز - أن هذا الكتاب قد شدّني ، وملك على جوانب نفسي ، حيث تصدّى «أبو حامد» لشرح حقيقة التوبّة ، وبيان شروطها ، وسبّبها ، وعلامتها وثّرّتها ، والآفات المانعة منها ، والأدوية الميسرة لها مما قد لا نجده مجمّعاً في كتاب !

وقلت في نفسي : من هنا ليس في حاجة عاجلة إلى مراجعة نفسه ، والإقبال على ربّه ؛ ليتوب إلى توبّة نصوحاً ؟ ولكن كيف السبيل ؟! وأين الطريق إلى ذلك الباب المفتوح .. «باب التوبّة» ؟!

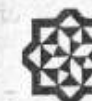
و هنا بترت فكرة إخراج هذا الكتاب .. لماذا لا غمّده للتفكير ؟ ولم لا نيسّره للذكر ؟؛ لينير لكل مسلم طريق التوبّة حتى يكون مع الذين أنعم الله عليهم ورضي عنهم ورضوا عنه .

وها هوذا بين يديك ؛ فإن وفقنا فمن الله وحسبنا الله ونعم الوكيل ،،،

عبد اللطيف عاشور

أول شعبان ١٤٠٦هـ

١٠ من إبريل ١٩٨٦م



## هذا الكتاب

نوع فريد متميز بين غيره من الكتب التي تناولت  
موضوع التوبه والثائبين ؛ فلقد ح مؤلفه حدها ، وحقيقةها ،  
وسبباً الذي به تجتب ، وثمرته لني منها تستفاد ، وعلامتها  
التي بها تُعرف ، وفضيلتها التي لأجلها فيها يرحب ، مع  
ما ورد فيها من شواهد الشرع وأهله .

وقد نجد من صنف في هذه لعافى كثيراً ولكن المؤلف —  
وهو أعلم بما صنف — يقول

يتميز هذا الكتاب عن تلك الكتب بخمسة أمور :

الأول — حل ما عقدوه ، وكشف ما أحملوه .

الثاني : ترتيب ما بذلوه ، ونظم ما فرقوه .

الثالث — إيجاز ما طلولوه ، وضبط ما قرروه .

الرابع — حذف ما كرروه . وإثبات ما حرروه .

الخامس — تحقيق أمور غامضة اعتصمت على الأفهام لم  
يُتعرّض لها في الكتب أصلاً .

ومن أجل هذا كان حرصنا على حسن إعداد هذا الكتاب  
لنشر وتقديمه لقراءنا وهذا هو ذا بين يديك !

نَسَأَ اللَّهُ مُبَحَّانَهُ وَتَعَالَى أَنْ يَبْيَرَ لَنَا طَرِيقَ التُّوبَةِ، وَأَنْ  
يَهْدِنَا مِنْ أَمْرَنَا رَشِداً .

## المؤلف أبو حامد الغزالى

- ولد أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الغزالى في قرية « غزالة » من أعمال « طوس » سنة ٤٥٠ هـ.
- تنقل في طلب العلم ما بين « طوس » إلى « جرجان » و« نيسابور » حيث لازم إمام الحرمين الجبوين ، وصار من أخص تلاميذه.
- لقى الوزير « نظام الملك » بعد موت إمام الحرمين فعرف له مكانته ، وأنزله خبر منزل ، وفوض إليه التدريس بالمدرسة النظامية « بغداد » بعد أن جرى بينه وبين العلماء مجادلات ومناظرات في عدة مجالس استوجبت إعجاب نظام الملك . وكان يحضر درسه نحو ثلاثة عشر من كبار العلماء حيث كانت شدة إليه الرجال .
- ثم ترك الدنيا وزينتها وخرج من بغداد سائحاً متصرفًا ( عام ٤٨٨ ) ، وبدأ بالحج ثم دخل الشام وأقام بها زاهداً ، وفي عزله ببلاد الشام ألف « كتاب الأحياء » ثم انتقل إلى بيت المقدس ، ثم قصد مصر ، وأقام بالإسكندرية مدة ، ويقول « ابن خلkan » إنه قصد الركوب منها في البحر إلى بلاد المغرب للالجتاع بالأمير « يوسف بن تاشفين » صاحب « مراكش » فبلغه نيه ، وعندئذ صرف عزمه عن تلك الناحية ، وعاد إلى بغداد ثم خراسان .
- درس بالمدرسة النظامية بنيسابور مدة أخرى ، ثم رجع إلى طوس ، واتخذ إلى جانب درسه مدرسة للفقهاء ، وخانقه للصوفية .
- قسم وقته بين العبادة والتدريس ومحالسة المتصوفة إلى أن وفاه الأجل ( سنة ٥٠٥ ) في مدينة الطايران قصبة طوس بعد أن ملأ الدنيا علمًا وفضلاً وحراً .

## عصر الإمام الغزالى

- (١) هو عصر السلاجقة الذين قاموا بحربة أهل السنة على الشيعة .
- (٢) وهو العصر الذي نشط فيه اليمامة .
- (٣) كازدحمن العصر بأصحاب المذاهب الفلسفية المختلفة فلم يكن عجبًا ولا غريباً أن يتصدى « حجّة الإسلام » بدارالهؤلاء وأولئك .. بالرد .. والتفتيش .. والمناهضة ويعتبر حرباً .. وحيث هجماته وغاراته على جهات مختلفة كانت وسيلة فيها الماظرة واحتلال .. تأليف ، والصنيف .

### مؤلفاته :

لو تصدّينا لعد مؤلفاته وحصرها لتجد أنها تزيد على السبعين مؤلفاً ، منها سارأى النور ، ومنها ما لا يزال مخطوطاً .. من مؤلفاته :

- ١ - *تهافت الفلسفه*.
- ٢ - *مقاصد الفلسفه*.
- ٣ - *عقيدة أهل السنة*.
- ٤ - *فضائح الباطنية*.
- ٥ - *فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة*.
- ٦ - *تنزيه القرآن عن المطاعن*.
- ٧ - *الثبر المسووك في نصيحة الملوك*.
- ٨ - *مكاشفة القلوب*.
- ٩ - *النقد من الضلال*.

# كتاب حجۃ الاسلام الغزالی

## حجۃ الاسلام الغزالی مؤلفاً و مجدداً

نستطيع أن نقسم عمل حجۃ الاسلام «إنماجہ وتجدیدہ» في ناحیتين:  
الأولی : نقدہ الفلسفہ و مناقشہ لها ، و مجددہ لعلم الكلام الذي فقد جدّه  
وحیانه .

الثانیة : «الجیبة» على المجتمع الاسلامي المعاصر ، والدعوة إلى الأحلاق  
الإسلامية ، والروح ، والتحلی بالحقائق .

ويمثل الناحية الثانية كتابه العظيم «إحياء» علوم الدين (١) وقد صنف الغزالی  
هذا الكتاب ، وقد خرج من بغداد في طلب السعادة واليقين واشغل بالعبادة  
والمجاہدة والانقطاع عن الناس . الغزالی إذن مصلح اجتماعي يختص جزءاً من  
كتابه بذم الغور يذكر فيه أصناف المغتربين ، وفرق كل صنف ، ذكر منهم  
المغتربين من أهل العلم ، وفرقهم ، والمغتربين من المتصوفة ، والمغتربين من أرباب  
الأموال وفرقهم ، وقد ذكر مناقذ الشيطان ومداخل النفس في هذه الطبقات  
وأصنافها وذكر من أفكارهم ومزاجاتهم وعذبهم النفسية ما لا يطلع عليها إلا  
عالم كبير من علماء النفس (٢) .

وقد انتقد العلماء والمشتغلين بالعلم في غلوائهم في الإكثار من الجرئيات  
الفقهية ، والخلافيات ، والكلام ، والجدل ، والتعقّل في العلوم الآية : كالنحو  
واللغة ، والشعر والغريب ، والاهتمام به .

- ١٠- ميزان العمل .
- ١١- إلحاد العوام عن علم الكلام .
- ١٢- إحياء علوم الدين .
- ١٣- الوسيط «في علم الفقه» .
- ١٤- البسيط «في علم الفقه» .
- ١٥- الوجيز «في علم الفقه» .
- ١٦- الخلاصة «في علم الفقه» .

إلى غير ذلك من كتبه التي تصدّت لحصرها قوام الكتب والخطوط .



(١) أبو الأعلى المودودي - حجۃ الاسلام الغزالی .

## نقد للصوفية :

وأعتقد الصوفي : بالاكفاء بحفظ أقوال المشائخ وأخيارهم ولاحظ أن هذه العلوم لما كانت متعلقة بعلوم الشرع اغتر بها أربابها .

قائما علم الطب والحساب والصناعات ، وما يعلم أنه ليس من علوم الشرع ، فلا يعتقد أصحابها أنهم ينالون المغفرة بها من حيث إنها علوم ؛ فكان الغرور بها أقل من الغرور بعلوم الشرع .

ولقد ذكر من التباسات الصوفية وبالمغتهم شيئاً كثيراً يدل على إنصافه وتدقيقه .

وقد ذكر عن المغربين من أرباب الأموال طرائف وحقائق تدل على النظر العميق والفهم الديني الصحيح .

ويتجلى لنا ذلك من حلال حديثه عن غرور العامة وطوائف من الأغنياء والفقراء ؛ مما يحول دون « التوبة » ويعيد المسلم عن الصراط المستقيم ويُتيح للشيطان أن يستحوذ عليهم وينسيهم ذكر الله ؛ فيصبحوا من حزبه !! وها هو ذا يفتح باب التوبة لكل هؤلاء وأولئك ليكونوا جميعاً على صراط مستقيم ، طريق السالكين ، ورأس مال الفائزين . وإذا كان الإمام الغزالى قد حمل الغرور أنس المهلكات فقد جعل التربة على رأس المنجيات .

ويظهر الغزالى مصوراً حاذقاً يتناول بريشه البارعة بجمع عصره فيصور مخاليه وسماته وجهه وبجسم وقائمه وتحماعيه ويظهر في ذلك كله ذكاؤه وسعة اطلاعه ، ودقة ملاحظته وبراعة تصويره وسلامة تفكيره .



# منهج التحقيق

- قدمت للكتاب ، وعلقت عليه بما يتيح للقارئ المسلم معرفة أنواع الذنوب ومكفراتها وبيهي ، له كيف ينوب عنها .
- قسمت أركان الكتاب الأربعة إلى فصول ، وبذلت جهدي في اختيار العنوانين الملائمة لها ليشجع الإمام بها ، والانتفاع بكل ما جاء فيها .
- وضعت على مدخل كل ركن « مرآة » يرى فيها القارئ ما تضمنه ذلك الركن من أفكار ونقطات .
- قدمت للقارئ بياناً تفصيلياً بالذنوب التي منها توب مع أقسام الناس في الآخرة طبقاً لما تناوله الإمام الغزالى لما يساعد القارئ على الإمام بال موضوع ، ويشير فيه مزيداً من الشفوف إلى استيعابه على الوجه الأكمل .
- أخرجت الكتاب في صورته الالائقة وجعلته في متناول الجميع ، ليسهل تداوله ، والاستفادة مما تناوله .
- وهذا هو ذا يتضمن إلى « إخوة له » من رباع حجج الإسلام الغزالى أصدرها مكتبة القرآن .
- الرواج الإسلامي السعيد .
- المقصد الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى .
- أصناف المغزولين .
- بداية الهدى .
- الأذكار والدعوات .

أن هدم ، فليكن التروع إليه في كلا طرق النفي والإثبات ، والوجود والعدم  
ولله قرع آدم سُنَّ الندم ، وتندم على ما سبّ عنه وتقديم . فمن اتخذه قدوة في  
الذنب دون التوبة فقد زلت به القدم . بل التجدد لمحض الخير دأب الملائكة  
المقربين ، والتجدد للشر دون التلافي سجنة الشياطين ، والرجوع إلى الخير بعد  
الوقوع في الشر ضرورة الأدرين . فالمتجدد للخير ملك مقرب عند الملك  
الديان ، والتجدد للشر شيطان ، والمتلافي للشر بالرجوع إلى الخير بالحقيقة  
إنسان فقد ازدوج في طينة الإنسان شaitan ، واصطحب فيه سجيتان . وكل  
عبد مصحح نسبة إما إلى الملك ، أو إلى آدم ، أو إلى الشيطان . فالنائب قد أقام  
البرهان على صحة نسبة إما إلى آدم ب اللازمة حد الإنسان . والمعزز على الطغيان  
مسجل على نفسه بحسب الشيطان .

فاما تصحح النسبة إلى الملائكة بالتجدد لمحض الخير فخارج عن حيز  
الإمكان ، فإن الشر معجون مع الخير في طينة آدم عجناً محكماً ، لا يخلصه إلا  
إحدى النارين ، نار الندم أو نار جهنم . فالإحرار بالنار ضروري في تخلص  
جوهر الإنسان من خبات الشيطان ، وإليك الآن اختيار أهون النارين ،  
والمبادرة إلى أخف الشررين ، قبل أن يطوى بساط الاختيار ، ويساق إلى دار  
الاضطرار ، إما إلى الجنة وإما إلى النار !!



## مقدمة المؤلف

الحمد لله الذي يتحمّله يستفتح كل كتاب ، وبذكراه يصدر كل خطاب ،  
وبحمده يتعمّم أهل التعمّم في دار التواب ، وبواسمه يتسلّل الأشقياء وإن أرخى  
دونهم الحجاب ، وضرب بينهم وبين السعادة سور له باب ، باطنه فيه الرحمة  
وظاهره من قبله العذاب .

وتنوب إليه توبة من يوقن أنه رب الأرباب ، ومبسب الأسباب . ونرجوه  
رجاء من يعلم أنه الملك الرحيم الغفور التواب . وغمرج الحروف برحمائنا مرج من  
لا يرتاب أنه مع كونه غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب .

ونصل على نبيه محمد ﷺ ، وعلى آله وصحبه ، صلاة تقدّنا من هول  
المطلع يوم العرض والحساب ، ونتمهّد لنا عند الله زلفي وحسن مأب .

## مبدأ طريق السالكين

أما بعد . فإن التوبة عن الذنوب بالرجوع إلى ستار العيوب وعلم  
العيوب ، مبدأ طريق السالكين ، ورأس مال الفائزين ، وأول إقدام المربيدين ؛  
ومفتاح استقامة المأذنلين ، ومطلع الاصطفاء والاجتياز للملقبين ، ولأينا آدم  
عليه الصلاة والسلام وعلى سائر الأنبياء أجمعين . وما أجدر بالأولاد الاقداء  
بالآباء والأجداد ، فلا غرو أن أذنب الأدمني واجترم<sup>(٢)</sup> فهي شيشينة يعرفها من  
أحرم<sup>(٣)</sup> ؛ ومن أشبه أيامه فيما ظلم ولكن الأب إذا جر بعدمها كسر وعمر بعد

(٢) اجترم : ارتكب ذنباً وجزماً .

(٣) الشيشينة : الطبيعة والعادة . وهي يكسر الشين الأول والثالثة . وكان أحرم عاقلاً لأبي قعات ،  
لوث أولاده على جدهم فأدمه قفال : إن تبّي ضر جولي بالدم . « شيشينة أعرفها من أحرم » فأصبح  
الشعر الثاني من البيت مثلاً يضرب في قرب الشبه . (عبديب مجمع الأمثال) .

# الركن الأول

## الركن الأول

### في نفس التوبه

- بيان حقيقة التوبه وتحذّها .
- بيان وجوب التوبه وفضلها .
- بيان أن التوبه واجبة على الفور .
- بيان أن التوبه واجبة على جميع الأشخاص وفي جميع الأحوال .
- بيان أن التوبه إذا استجمعت شانطها فهي مقبولة لا محالة !!

## تعهيد

إذا كانت التوبه موقعها من الدين هذا الموضع ، وجب تقديمها في صدر ربيع التجايات بشرح حقيقتها ، وشروطها ، وسبها ، وعلامتها ، وثمرتها ؛ والآفات المانعة منها ، والأدوية الميسرة لها . ويتبين ذلك بذكر أربعة أركان :

الركن الأول : في نفس التوبه ، وبيان حدتها ، وحقيقةها ، وأنها واجبة على الفور ، وعلى جميع الأشخاص ، وفي جميع الأحوال ، وأنها إذا صحت كانت مقبولة .

الركن الثاني : فيما عنه التوبه ، وهو الذنوب ، وبيان انقسامها إلى صغار وكبار ، وما يتعلّق بالعباد ، وما يتعلّق بحق الله تعالى ، وبيان كيفية توزع الدرجات والدركات على الحسنات<sup>(٤)</sup> والسيئات ، وبيان الأساليب التي بها تعظم الصغار .

الركن الثالث : في بيان شروط التوبه ودراهمها ، وكيفية تدارك ما مضى من المظالم ، وكيفية تكثير الذنوب ، وبيان أقسام الناين في دوام التوبه .

الركن الرابع : في السبب الباعث على التوبه ، وكيفية العلاج في حل عقدة الإصرار من المذنبين ويتم المقصود بهذه الأركان الأربع إن شاء الله عز وجل .

(٤) لأهل الجنة درجات على الحسنات . كما أن لأهل النار دركات على السيئات وقد جاء القرآن بهذا في إن المافقين في الدرك الأسفل من النار . ولكل درجات مما عملوا به [ الأحقاف : ١٩ ] .

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## الفصل الأول

### بيان حقيقة التوبة وحدتها

اعلم أن التوبة عبارة عن معنى يتضمن وينتسب من ثلاثة أمور مرتبة: علم . وحال . و فعل . فالعلم الأول ، والحال الثاني ، .. فعل الثالث . والأول موجب للثاني ، والثاني موجب للثالث إيجاباً اقتضاء اهتزءة دارستة الله في الملك والملائكة .

أما العلم : فهو معرفة عظم ضرر الذنوب .. كونها حجاباً بين العبد وبين كل محظوظ فإذا عرف ذلك معرفة محققة . بينما غالب على قلبه ، ثار من هذه المعرفة تألم للقلب بسب فروات الحبوب . فإذا انتاب مهما شعر بفروات محظوظ تألم . فإن كان فرواته بفعله تأسف على الفعل المنور ، فيسمى تألمه بسب فعله المفوت لمحظوظ ندماً . فإذا غلب هذا الألم على القلب واستولى ، ابشع بالحال ، وبالماضي ، وبالاستقبال . أما تعلقه بالحال ، فالنارك للذنب الذي كان ملابساً وأما بالاستقبال ، فالنار على ترك الذنب المنور للمحظوظ إلى آخر العمر . وأما بالماضي ، فبنلاف ما فات بالخير والقضاء ، إن كان قابلاً للخير فالعلم هو الأول . وهو مطلع هذه الخيرات . وأ يعني بهذا العلم الإيمان واليقين . فإن الإيمان عبارة عن التصديق بذنب التوب سوادمهلكة ، واليقين عبارة عن تأكيد الإيمان مهما أشرق على القلب نار الذم . فيهما القلب حيث يصهر بإشراق نور الإيمان أنه صار محظوظاً عن محظوظه ، كسر بشرق عليه نور الشمس وقد كان في ظلمة ، فيسطع النور عليه بانفصال سباب ، أو اخسار حجاب ، فرأى محظوظه وقد أشرف على الملائكة ، فتشتعل نيران الحب في قلبه ، وتبعث تلك النيران بإرادته للاتهام للنارك .

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## الفصل الثاني

### بيان وجوب التوبة وفضلها

اعلم أن وجوب التوبة ظاهر بالأخبار<sup>(٨)</sup> والآيات، وهو واضح بدور البصيرة عند من انفتحت بصيرته، وشرح الله بدور الإيمان صدره حتى اقتدر على أن يسمى بدوره الذي بين يديه في ظلمات الجهل، مستغلياً عن قائد يقوده في كل خطوة. فالسالك إما أعمى لا يستغلي عن القائد في خطوه، وإما بصير يهدى إلى أول الطريق ثم يهتدى بنفسه. وكذلك الناس في طريق الدين ينقسمون هذا الانقسام. فمن قاصر لا يقدّر على مجاوزة التقليد في خطوة، يفتقر إلى أن يسمع في كل قدم نصاً من كتاب الله أو سنة رسوله، وربما يعوزه ذلك فيبحير. فسير هذا وإن طال عمره وعذر جده مختصر، وخطوه قاصرة. ومن سعيد شرح الله صدره للإسلام، فهو على نور من ربه، فيتباهي بأدفني إشارة لسلوك طريق معروضة، وقطع عقبات متعدة. ويشرق في قلبه نور القرآن ونور الإيمان. وهو لشدة نور باطنه يجتازىء بأدفني بيان، فكأنه يكاد زيتنه يضيء ولو لم تمسسه نار. فإذا مسنته نار فهو نور على نور، يهدى الله لنوره من يشاء وهذا لا يحتاج إلى نص منقول في كل واقعة.

(٨) حديث الأشجار الدالة على وجوب التوبة: مسلم من حديث الأعرج المزني يا أبا الناس توبوا إلى الله الحديث: ولاين ماجه من حديث حابر يا أبا الناس توبوا إلى ربكم قبل أن تموتا - الحديث: وستنه ضعيف.

فالعلم والندم، والقصد المتعلق بالترك في الحال والاستقبال. والخلاف للماضي، ثلاثة معانٍ مرتبة في الحصول، فيطلق اسم التوبة على مجموعها وكثيراً ما يطلق اسم التوبة على معنى للندم وحده، وبجعل العلم كالسابق والمقيدة، والترك كالشرارة والتتابع المتأخر. وبهذا الاعتبار قال عليه الصلاة والسلام<sup>(٩)</sup> «الندم ثوبٌ» إذ لا يخلو الندم عن علم أو جمه أو ثراه، وعن عزم يتبعه ويتلوه. فيكون الندم محفوظاً بطرفه، أعني ثرته ومشره، وبهذا الاعتبار قيل في حد<sup>(١٠)</sup> التوبة أنه «ذوبان الحشا لما سبق من الخطأ». فإن هذا يعرض مجرد الألم. ولذلك قيل هو نار في القلب تذهب، وتصعد في الكبد لا يُشبع<sup>(١١)</sup>، وباعتبار معنى الترك قيل في حد التوبة إنه خلع لباس الجفاء ونشر ساطع الوفاء. و قال سهل بن عبد الله التستري: التوبة تبديل الحركات المذمومة بالحركات الحمودة. ولا يتم ذلك إلا بالخلوة، والصمت، وأكل الحلال. وكأنه أشار إلى المعنى الثالث من التوبة.

والأقوابيل في حدود التوبة لا تتحصر. وإذا فهمت هذه المعانٍ الثلاثة، وتلازمها وترتيبها عرفت أن جميع ما قيل في حدودها قاصر عن الإحاطة بجميع معانٍها. وطلب العلم بحقائق الأمور أهم من طلب الألفاظ المجردة.



(٩) حديث الندم توبه: ابن ماجه وابن حبان والحاكم وصحح استناده من حديث ابن مسعود ورواه ابن حبان والحاكم من حديث أنس وقال صحيح على شرط الشيخين.

(١٠) تعريفها.

(١١) الصدع الشن، والأشعاب: الاتمام.

المحبوب لم يندم ، ولم يتوجه بسب سلوكيه في طريق العبد . ومام لم يتوجه فلا يرجع . ومعنى الرجوع الترک والعزم فلا ينک في أن المعانى الثلاثة ضرورية في الوصول إلى المحبوب . وهكذا يكون الإيمان الحاصل عن نور البصيرة وأما من لم يترشح مثل هذا المقام المرتفع ذرورته <sup>ع</sup> حدود أكثر الخلق ، ففي التقى والاتباع له مجال رحّب ، يتوصل به إلى السعادة من هلاك ، فليلاحظ فيه قول الله ، وقول رسوله ، وقول السلف الصالحي . فقد قال الله تعالى <sup>ه</sup> وَتُوَبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ <sup>(٩)</sup> وهذا أمر على العموم . وقال الله تعالى <sup>ه</sup> يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَاكُمْ تُوْبَةً إِلَى اللَّهِ تُوْبَةً تَصُوْحَاهُ <sup>(١٠)</sup> الآية ، ومعنى النصوح الحالص الله تعالى خالياً عن لشوائب مأخوذ من النصح . وبدل على فضل التوبة قوله تعالى <sup>ه</sup> إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوْبَةَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ <sup>(١١)</sup> . وقال عليه السلام <sup>ع</sup> التائب حبيب الله <sup>ع</sup> والتائب من الذنب كمن لا ذنب له <sup>ع</sup> .

## فرح الله بتوبة العبد

وقال رسول الله <sup>ص</sup> <sup>(١٢)</sup> : « الله أَفْرَحَ بِتُوْبَةِ الْعَبْدِ الْمُؤْمِنِ مِنْ رَجُلٍ نَزَلَ فِي أَرْضِ دُوَيْةٍ مُهْلِكَةٍ <sup>(١٣)</sup> مَعْنَى رَاجِتَهُ عَنْهَا طَعَمَهُ وَشَرَابَهُ فَوَرَضَ رَأْسَهُ فَأَمَّ

(٩) التور : ٣١

(١٠) التحرير : ٨

(١٢) حديث التائب حبيب الله والتائب من الذنب كمن لا ذنب له : ابن ماجه من حديث ابن مسعود بالشطر الثاني دون الأول وأما الشطر الأول مروي ابن قتيبة في التوبة وأبو الشيخ في كتاب الفواد من حديث أنس بسنده ضعيف « إن الله يحب الشاب التائب » ولعبد الله بن أبى أحمد في زوايد المسند وأبو يعلى بسنده ضعيف « إن الله يحب العبد المؤمن التائب » .

(١٣) حديث الله أَفْرَحَ بِتُوْبَةِ الْعَبْدِ مِنْ رَجُلٍ فِي أَرْضِ دُوَيْةٍ مُهْلِكَةٍ - الحديث : متفق عليه من حديث ابن مسعود وأنس زاد مسلم في حديث أنس ثم قال من شدة الفرج اللهم أنت عبدي وأنا ربك أخطأ من شدة الفرج ورواه مسلم بعونه الزيادة من حديث التعمان بن بشير ومن حديث أبي هريرة مختصرأ .

(١٤) التوبة : المفارقة ، والفلاة : الواسحة .

## ماذا يفعل من أراد أن يعرف وجوب التوبة ؟

فمن هذا حاله إذا أراد أن يعرف وجوب التوبة ، فينظر أولاً بنور البصيرة إلى التوبة ما هي ، ثم إلى الوجوب ما معناه ، ثم يجمع بين معنى الوجوب والتوبة ، فلا يشك في ثبوته لها وذلك لأن يعلم معنى الواجب ما هو واجب في الوصول إلى سعادة الأبد ، والسعادة من هلاك الأبد ، فإنه لو لا تعلق السعادة والشقاوة بفعل الشيء وتركه ؛ لم يكن لوصفه يكونه واجباً معنى . وقول القائل صار واجباً بالإيجاب حديث حفص . فإن ما لا غرض لنا آجلاً وعاجلاً في فعله وتركه ، فلا معنى لاستعمالنا به أو وجبه علينا غيرنا أو لم يوجد به . فإذا عرف معنى الوجوب وأنه الوسيلة إلى سعادة الأبد ، وعلم أن لا سعادة في دار البقاء إلا في لقاء الله تعالى ، وأن كل محظوظ عنه يشقى لا محالة ، محول بينه وبين ما يشتتى ، محترق بنار الفراق ونار الجحيم وعلم أنه لا مبعد عن لقاء الله إلا اتباع الشهورات ، والأنس بهذا العام الفانى ، والإكباب على حب ما لا بد من فراقه قطعاً ، وعلم أنه لا مقرب من لقاء الله إلا قطع علاقة القلب عن زخرف هذا العالم ، والإقبال بالكلية على الله طلباً للأنس به بدوام ذكره ، وللمحبة له بمعرفة جلاله وجلاله على قدر طاقته .

## لزوم التوبة للعبد

وعلم أن الذنوب التي هي إعراض عن الله ، واتباع حباب الشياطين أعداء الله المبددين عن حضرته ، سبب كونه محجوباً مبعداً عن الله تعالى . فلا يشك في أن الانصراف عن طريق العبد واجب للوصول إلى القرب . وإنما يتم الانصراف بالعلم ، والندم ، والعزم فإنه مالم يعلم أن الذنوب أسباب العبد عن

وبحده في نفسه ، فإن ذلك محال . بل عدم ، والندم ، والفعل ، والإرادة ، والقدرة ، وال قادر ، الكل من خلق الله و فعله ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾<sup>(١٥)</sup> هذا هو الحق عند ذوى بصائر . وما سوى هذا ضلال .

## بحث في أفعال العبد وهل له اختيار

فإن قلت . أليس للعبد اختيار في الفعل والترك ؟ قلنا نعم : وذلك لا ينافي قولنا إن الكل من خلق الله تعالى . بل الاختيار أيضاً من خلق الله . والعبد مضطرب في الاختيار الذي له فإذا خلق الله إذا خلق اليد الصحيحة ، وخلق الطعام اللذيد ، وخلق الشهوة للطعام في نعمة ، وخلق العلم في القلب بأن هذا الطعام يسكن الشهوة ، وخلق الحواطر لمعارضة في أن هذا الطعام هل فيه مضره مع أنه يسكن الشهوة ، وهل دور سائره مانع يتعذر معه تناوله أم لا ، ثم خلق العلم بأنه لا مانع ، ثم عند اجتماع هذه الأسباب تنجز الإرادة الباعنة على التناول . فانحرام الإرادة بعد تردد الخواطر المتعارضة ، وبعد وقوع الشهوة للطعام يسمى اختياراً ، ولا بد من حصره عند تمام أسبابه . فإذا حصل انحراف الإرادة يخلق الله تعالى إياها ، تحركت الي الصححة إلى جهة الطعام لا محالة . إذ بعد تمام الإرادة والقدرة ، يكون حصول الفعل ضرورياً فتحصل الحركة ، فتكون الحركة يخلق الله بعد حصول القدرة وانحراف الإرادة ، وهو أيضاً من خلق الله . وانحراف الإرادة يحصل بعد صدق الشهوة ، والعلم بعدم المانع ، وهو أيضاً من خلق الله تعالى . ولكن بعض هذه المخلوقات يترتب على البعض ترتيباً جرت به سنة الله تعالى في خلقه . ملئ تجده لسنة الله تبديلاً . فلا يخلق الله حرفة اليد بكتابه منظومة مالم يخلق في صفة تسمى قدرة ، ومالم يخلق فيها حياة ، ومالم يخلق إرادة مجرومة . ولا يخلق الإرادة المجرومة مالم يخلق شهوة

(١٥) الصافات : ٩٦ .

نسمة فاستيقظ وقد ذهبت راحلتها فطلبها حتى إذا اشتدَّ عَلَيْهِ الْحُرُّ وَالْعَطْشُ أَوْ مَا شَاءَ اللَّهُ قَالَ أُرْجِعُ إِلَى مَكَانِ الَّذِي كُنْتُ فِيهِ فَلَمَّا حَتَّى أَمْوَاتَ فَوْزَعَ رَأْسَهُ عَلَى سَاعِدِهِ لِيَمُوتَ فَاسْتِيقْظَ فَإِذَا رَاحِلَتْ عِنْدَهُ عَلَيْهَا زَادَهُ وَشَرَابُهُ فَلَمَّا تَعَالَى أَشْدَّ فَرَحَا بِتَوْبَةِ الْعَيْدِ الْمُؤْمِنُ مِنْ هَذَا بِرَاحِلَيْهِ » وفي بعض الألفاظ قال من شدة فرحة ، إذ أراد شكر الله ، أنا ربك وأنت عبدي .

ويروى عن الحسن قال : لما تاب الله عز وجل على آدم عليه السلام : هنأه الملائكة ، وهبط عليه جبريل و ميكائيل عليهما السلام . فقلالا يا آدم قررت عيتك بتوبة الله عليك . فقال آدم عليه السلام : يا جبريل ، فإن كان بعد هذه التوبة سؤال فأين مقامي ؟ فأوحى الله إليه يا آدم ، ورثت ذريتك التعب والنصب ، وورثتهم التوبة . فمن دعاني منهم لبيته كالمبيت ، ومن سأله المغفرة لم يدخل عليه ، لأنني قريب حبيب يا آدم ، وأحشر الثنائيين من القبور مستشرين ضاحكين ، ودعاؤهم مستجاب . والأخبار والآثار في ذلك لا تختص ، والإجماع منعقد من الأمة على وجوبها ، إذ معناه العلم بأن الذنوب والمعاصي مهلكات ومعدلات من الله تعالى وهذا داخل في وجوب الإيمان ، ولكن قد تدهش الغفلة عنه فمعنى هذا العلم إزالة هذه الغفلة ، ولا خلاف في وجوبها .

ومن معانها ترك المعاصي في الحال ، والتزم على تركها في الاستقبال ، وتدارك ما سبق من التقصير في سابق الأحوال ، وذلك لا يشك في وجوبه وأما التندم على ماضيه ، والتحزن عليه ، فواجوب . وهو روح التوبة ، وبه تمام التلاقي . فكيف لا يكون واجباً بل هو نوع ألم يحصل لا محالة ، عقب حقيقة المعرفة بما فات من العمر وضاع في سخط الله .

فإن قلت : تألم القلب أمر ضروري لا يدخل تحت الاختيار ، فكيف يوصف بالوجوب ؟

فاعلم أن سببه تحقيق العلم بغيرات المحبوب . وله سبيل إلى تعصيل سببه . وبمثل هذا المعنى دخل العلم تحت الوجوب ، لا يعني أن العلم يخلق العبد

فإذا ضهرت من ياض الملكوت هذه الامر الأربعية على حسم عدد مسخر تحت التقدير ، سبق أهل عالم الملائكة ، بـدة اخجوبون عن عالم الغيب والملائكة و قالوا يا أيها الرجل ، قـد تحرـك . . ورمـت ، وكتـت . . ونـوى من وراء حجاب الغـيب و سرـدقات الملكـوت « وـما رـفـيـت إـذ رـفـيـت وـلـكـن الله رـفـيـت ١١١ وـمـفـقـنـت إـذ فـقـنـت ، وـلـكـن « ظـلـوـهـم يـعـذـبـهـم الله يـأـيـدـيـكـم ١١٢ »

مسير القادر

ومن حرك سلسلة الأسباب والمسا - وعلم كيفية تسلسلها، ووجه ارتباط مناطق سلسلتها بحسب الأسباب . الحسف له سر الفدر وعلم علمًا يقينًا أن لا إخالة إلا لله ، ولا مبدع سواه .

فإن قلت: قد قضيت على كل واحد من القائلين بالجبر ، والاعتراض ، والكتاب ، أنه صادق من وجه ، وهو مع مذكرة قاصر ، وهذا تناقض ، فكيف يمكن: فهو ذلك ؟ وما يمكن: بفضل ذلك إلى الأفهام بمثال ؟ .

فأعلم أن جماعة من العبيان قد سمعوا أنه حمل إلى البلدة حيوان عجيب يسمى الفيل، وما كانوا فقط شاهدوا صوره، ولا سمعوا اسمه. فقالوا لا بد لنا

وميلاً في النفس ولا ينبعث هذا الميل أبداً مالم يخلق علماً بأنه موافق للنفس ، إما في الحال أو في المآل . ولا يخلق العلم أيضاً إلا بأسباب أخرى ترجع إلى حركة وإرادة وعلم . فالعلم والميل الطبيعي أبداً يستبع الإرادة الجازمة ، والقدرة والإرادة أبداً تسترد المركبة ، وهكذا الترتيب في كل فعل . والكل من اختراع الله تعالى . ولكن بعض مخلوقاته شرط لبعض . فلذلك يجب تقدم البعض وتأخير البعض ، كما لا يخلق الإرادة إلا بعد العلم ، ولا يخلق العلم إلا بعد الحياة ، ولا يخلق الحياة إلا بعد الجسم . فيكون خلق الجسم شرط لحدوث الحياة ، لأن الحياة تتولد من الجسم . ويكون خلق الحياة شرطاً لخلق العلم ، لأن العلم يتولد من الحياة . ولكن لا يستعد المخل لقبول العلم إلا إذا كان حياً ، ويكون خلق العلم شرطاً لجسم الإرادة ، لأن العلم يولد الإرادة . ولكن لا يقبل الإرادة إلا جسم حي عالم . ولا يدخل في الوجود إلا ممكناً ، وللإمكان ترتيب لا يقبل التغيير ، لأن تغييره محال . فمهما وجد شرط الوصف استند المخل به لقبول الوصف ، فحصل ذلك الوصف من الجود الإلهي والقدرة الأزلية عند حصول الاستعداد . ولما كان للاستعداد بسبب الشروط ترتيب ، كان الحصول على الموارد بفعل الله تعالى ترتيب . والعبد مجرى هذه الموارد المرتبة : وهي مرتبة في قضاء الله تعالى الذي هو واحد كلمع البصر ترتيباً كلياً لا يتغير . وظهورها بالتفصيل مقدر بقدر لا يتعداها . وعنه العبارة بقوله تعالى ﴿إِنَّ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾<sup>(١٦)</sup> وعن القضاء الكل الأزلية العبارة بقوله تعالى ﴿وَمَا أَفْرَنَا إِلَّا وَاحِدَةً كَلْمَحٍ بِالْبَصَرِ﴾<sup>(١٧)</sup> وأما العباد فإنهم مسخرون تحت مبارى القضاء والقدرة . ومن جملة القدر سخلق حركة في يد الكاتب ، بعد خلق صفة مخصوصة في يده تسمى القدرة وبعد خلق ميل قوى جازم في نفسه يسمى القصد ، وبعد علم بما إليه ميله يسمى الإدراك والمرفة .

١٤) الترجمة:

١٨ (الأطفال :

الفقر (١٧)

٤٩ : القمر (١٦)

من مشاهدته ومعرفته بالمنس الذي تقدر عليه، فضلاً عنه، فلما وصلوا إليه لسوه، فوقع يد بعض العميان على رجلٍ وهو يُؤْمِنُ بِعَيْنِيهِ على ثابه، ووقع يد بعضهم على أذنه، فقالوا قد عرفناه، فلما انتصروا سألهم يقية العميان، فاختلف أجوبيهم. فقال الذي لبس الرجل: إنَّ النَّبِيلَ مَا هُوَ إِلَّا مِثْلُ أَسْطُوانَةِ حَشْنَةِ الظَّاهِرِ، إِلَّا أَنَّهُ أَلَيْنَ مِنْهَا. وقال الذي نسَّ النَّبِيلَ: لَيْسَ كَمَا يَقُولُ، بَلْ هُوَ صَلْبٌ لَا لَيْنَ فِيهِ، وَأَمْلَسٌ لَا حَشْنَةَ فِيهِ، وَلَيْسَ فِي عَلَطِ الْأَسْطُوانَةِ أَصْلًا، بَلْ هُوَ مِثْلُ عَمْدَةِ: وَقَالَ الْذِي نَسَ النَّبِيلَ: لَعْنِي هُوَ لَيْنَ وَفِيهِ حَشْنَةَ، فَصَدَقَ أَحَدُهُمَا فِيهِ، وَلَكِنْ قَالَ: مَا هُوَ مِثْلُ عَمْدَةِ، وَلَا هُوَ مِثْلُ أَسْطُوانَةِ، وَإِنَّمَا هُوَ مِثْلُ جَلَدٍ عَرِيشٍ غَلِيلٍ. فَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْ هُؤُلَاءِ صَدَقَ مِنْ وَجْهِهِ، إِذَا أَخْبَرَ كُلَّ وَاحِدٍ عَمَّا أَصَابَهُ مِنْ مَعْرِفَةِ النَّبِيلِ، وَلَمْ يَخْرُجْ وَاحِدٌ فِي خَيْرِهِ عَنْ وَصْفِ النَّبِيلِ. وَلَكِنَّهُمْ بِعِيْلَتِهِمْ قَصَرُوا عَنِ الْإِحْاطَةِ بِكُلِّهِ صُورَةِ النَّبِيلِ اخْتَصَرَ بِهِنَا الْمَثَالُ وَاعْتَبَرَ بِهِ، فَإِنَّهُ مِثْلُ أَكْثَرِ مَا اخْتَلَفَ النَّاسُ فِيهِ. وَإِنْ كَانَ هَذَا كَلَامًا يُنَاطِحُ عِلْمَ الْمَكَاشَةِ وَيُخْرِكُ أَمْوَاجَهَا، وَلَيْسَ ذَلِكَ مِنْ غَرْضِنَا.

## وجوب التوبة بجميع أجزائها

فَلَتَرْجِعَ إِلَى مَا كَانَ بِصَدِّهِ وَهُوَ بِيَانِ أَنَّ التَّوْبَةَ وَاجِةٌ بِجُمِيعِ أَجْزَائِهَا الْثَّلَاثَةِ، الْعِلْمُ، وَالنِّدَمُ، وَالْتَّرْكُ، وَأَنَّ النِّدَمَ دَاهِلٌ فِي الْوُجُوبِ، لِكُونِهِ وَاقِعًا فِي جُمِيعِ أَفْعَالِ اللَّهِ الْمُحْصُورَةِ بَيْنِ عِلْمِ الْعَدْدِ، وَإِدَهِ، وَقُدْرَتِهِ الْمُخْلَلَةِ بِيَنْهَا، وَمَا هَذَا وَصْفُهُ فَاسِمُ الْوُجُوبِ يَشْمَلُهُ.



## بيان أن وجوب التوبة على الفور

أما وجوبها على الفور فلا يستراب فيه. إذ معرفة كون المعاصي مهلكات من نفس الإيمان، وهو واجب على الفور، والتفصي عن وجوبه هو الذي عرفه معرفة زجره ذلك عن الفعل المكروه. فإن هذه المعرفة ليست من علوم المكافئات التي لا تتعلق بعمل، بل هي من علوم المعاملة. وكل علم يراد ليكون باعثاً على عمل فلا يقع التفصي عن عهدهما مالم يصر باعثاً عليه. فالعلم بضرر الذنوب إنما أريد ليكون باعثاً على تركها فمن لم يتركها فهو فاقد لهذا الجزء من الإيمان. وهو المراد بقوله عليه السلام (١٠) «لَا يُؤْنِي الرَّأْيَ حِينَ يُؤْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ» وما أراد به نفي الإيمان الذي يرجع إلى علوم المكافئات، كالعلم بالله، ووحدانيته، بصفاته، وكعبته، ورسله، فإن ذلك لا ينفي الرأي والمعاصي. وإنما أراد به نفي الإيمان لكون الرأي معيداً عن الله تعالى. موجباً لل孽. كما إذا قال الطيب: هذا سُمٌ فلا تتناوله فإذا تناوله يقال تناول وهو غير مؤمن، لا يعني أنه غير مؤمن بوجود الطيب، وكونه طيباً وغير مصدق به. بل المراد أنه غير مصدق بقوله إنه سُمٌ مهلك. فإن العالم بالسم لا يتناوله أصلًا. فالمعاصي بالضرورة ناقص الإيمان. وليس الإيمان بباباً واحداً، بل هو نيف وسبعين باباً، أعلاها شهادة أن لا إله إلا الله، وأدنىها إماتة الأذى عن الطريق. ومثاله قول القائل. ليس الإيمان موجوداً واحداً، بل هو نيف وسبعين موجوداً، أعلاها القلب والروح وأدنىها إماتة الأذى عن البشرة، لأن يكون مقصوص الشارب، مقلوم الأظفار، نقي البشرة من الحبب، حتى

(١٠) حديث لا يؤني الرأي حين يرثى وهو مؤمن متافق عليه من حدثت أى هريرة.

يتميز عن اليهود المرسلة المؤوثة بأرواحها ، المستكرونة الصور بطول ممالها وأظافرها .

وهذا مثال مطابق: فإيمان كإنسان ، وقد شهادة التوحيد يوجب البطلان بالكلية كفقد الروح ، والذى ليس له إلا شهادة التوحيد والرسالة هو كإنسان مقطوع الأطراف مفقود العينين ، فقد جمجم جميع أعضائه الباطنة والظاهرة ، لا أصل الروح . وكأن من هذا حاله قرب من أن يموت ، فترابه الروح الضعيفة ، المنفردة ، التي تختلف عنها الأعضاء التي تمدها وتقويها ، فكذلك من ليس له إلا أصل الإيمان ، وهو مقصر في الأعمال ، قريب من أن تقتلع شجرة إيمانه إذا صدمتها الرياح العاصفة ، اخركة للإيمان في مقدمة قدمه ملك الموت ووروده فكل إيمان لم يثبت في اليقين أصله ، ولم تنشر في الأعمال فروعه ، لم يثبت على عواصف الأهوال عند ظهور ناصية ملك الموت ، وخيف عليه سوء الخاتمة ، لا مايسقى بالطاغات على توالي الأيام وال ساعات ، حتى رسم وثبت . وقول العاصي للطاغي: إن مؤمن من كأنك مؤمن ، كقول شجرة القرع لشجرة الصوبر أنا شجرة وأنت شجرة .

وأحسن جواب شجرة الصوبر إذ قالت: سترفن اغترارك بشمول الاسم إذا عصفت رياح الحريف ، فعند ذلك تقطع أصولك ، وتتسار أوراقك ، ويكشف غزوتك بالمشاركة في اسم الشجرة مع الغفلة عن أسباب ثبوتك الأشجار .

وسوف ترى إذا انحني الغار أفسس تحتك أم جمار وهذا أمر يظهر عند الخاتمة . وإنما انقطع نياط العارفين خوفاً من دواعي الموت ومقدماته المائلة ، التي لا يثبت عليها إلا الأقلون . فال العاصي إذا كان لا يخاف الخلود في النار بسبب معصيته ، كالصحيح المنهمك في الشهوات المضرة إذا كان لا يخاف الموت بسبب صحته . وإن الموت غالباً لا يقع فجأة ، فيقال له: الصحيح يخاف المرض ، ثم إذا مرض خاف الموت وكذلك العاصي يخاف سوء

الخاتمة ، ثم إذا ختم له بالسوء والجحود بالله يجب الخلود في النار فالمعاصي للإيمان كالمأكولات المضرة للأبدان ، فلا تزال تحيط في الباطن حتى تغير مزاج الأخلاط وهو لا يشعر بها ، إلى أن يفسد المزاج ، وسيض دفعة ، ثم يموت دفعة . فكذلك

المعاصي . فإذا كان الخائف من الخلود في هذه الدنيا المنقضية يجب عليه ترك السموم ، وما يضره من المأكولات في كل حال . وعلى الفور ، فالخائف من هلاك الأبد أولى بأن يجب عليه . وإذا كان متناول السر إذا ندم يجب عليه أن يقياً ، ويرجع عن تناوله بإبطاله وإخراجه عن المعادة . من سبيل الفور والمبادرة ، تلافياً لبدنه المشرف على هلاكه لا يفوت عليه إلا هذه الدنيا الفانية ، فمتناول حبوم الدين وهي الذنوب أولى بأن يجب عليه الرجوع عنه ، لتدارك الممكן ، ما دام يبقى للتدراك مهلة وهو العسر ، فإن أخوف من هذا أنت فوات الآخرة الباقية ، التي فيها البعض المقيم ، والملائكة العظيم ، وفي قوانها نار حريم ، والعذاب القيم الذي تصرع أضعاف أعمار الدنيا دون عشر عشر سن ، إذا ليس مدتة آخر أبنة . فالبدار البدار إلى التوبة ، قبل أن تعمل حبوم السبب بروح الإيمان عملاً يتجاوز الأمر فيه الأطباء واحتيازهم ، ولا ينفع بعده الانتهاء ، فلا ينفع بعد ذلك نصح الناصحين ، ووعظ الواقعين ، وتحق الكثرة عليه بأنه من الحالين ، ويدخل تحت

عموم قوله تعالى **﴿إِنَّ جَعَلْنَا فِي أَغْنِيَهُمْ أَغْلَالًا فَبِي إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمْ مُفْقَدُهُنَّ وَجَعَلْنَا مِنْ بَنِي آنِيَّهُمْ سَدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْتَهُمْ فَهُمْ لَا يَتَرُّكُونَ وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمُ الْذَّرِّ لَهُمْ لَمْ تَذَرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾**<sup>(١)</sup> . ولا يغرنك لفظ الإيمان فتقول: المراد بالآية الكامر ، إذ بين لك أن الإيمان بضم وسبعون باباً ، وأن الرافق لا يرقى حين يرقى وهو سبعون . فالمحجوب عن الإيمان الذي هو شعب وفروع سيحجب في الخاتمة عن الإيمان الذي هو أصل . كأن الشخص الفاقد جمجم الأطراف التي هي حرم وفروع ، سيصل إلى الموت المعد للروح التي هي أصل ، فلا يقام للأرض دون الفرع ، ولا وجود للفرع دون

٢١٠،٩،٨: ٢١)

## الفصل الرابع أن وجوب التوبة عام والاجحظوا فلما ينفك عنه أحد أبنته

باب قد دل على هذا . إذ قال تعالى **﴿وَتُوَبُوا إِلَى اللَّهِ مَنْ كُنْتُمْ تَفْسِحُونَ﴾**<sup>(٢)</sup> نعم الخطاب . ونور البصيرة أيضاً ومهن الرجوع عن سبق المعد عن الله ، المقرب إلى

لا من عاقل ، ولا تحس غريرة العقل إلا بعد كمال غريرةسائر الصفات المتباعدة التي هي وسائل الشيطان إلى إل العقل إنما يكروه هذه مقارنة الأربعين . وأصله إنما يهم ، ومبادئه تظير به سبع سينين ، والشهوات جنود جنود الملائكة ، فإذا جمعنا قام القتال بينهما بالضرورة ، لآخر لأنهما ضدان . فالتطارد بينهما كالتطارد بين الليل ليلة . ومهما علب مدهما أزعج الآخر بالضرورة . وإذا مل في الصبا والشبع قبل كمال العقل ، فقد سبق جند على المكان ، ووقف للقلب به أنس ، وألف لا حماة بالعادة . وغب ذلك عليه ، ويعسر عليه التروع عنه . ثم بوحرب الله وجنته . ومنند أوليائه من أيدى أعدائه شيئاً فإن لم يقو ولم يكفي ، سلمت مملكة القلب للشيطان .

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

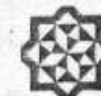
## الفصل الرابع

### بيان أن وجوب التوبة عام في الأشخاص والأحوال في ينفك عنه أحد أبنته

اعلم أن ظاهر الكتاب قد دل عن ذلك، إذ قال تعالى ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْسِدُونَ﴾<sup>١٠٣</sup> نعم الخطاب، ونور البصيرة أيضاً يرشد إليه، معنى التوبة الرجوع عن سبق المبعد عن الله، المقرب إلى الشيطان.

ولا يتصور ذلك إلا من عقل، ولا تتصور غريرة العقل إلا بعد كمال غريرة الشهوة، والغضب وسائر الصفات المذمومة التي هي وسائل الشيطان إلى إغواء الإنسان، إذ كمال العقل إنما يكون بعد مقارنة الأربعين، وأصله إنما يتم عند مراهقة البلوغ، ومبادئه تظهر بعد سبع سنين، والشهوات جنود الشيطان، والعقول جنود الملائكة، فإذا جمعاً قام القتال بينهما بالضرورة، إذ لا يثبت أحدهما للآخر لأنهما ضدان، فالقتال بينهما كالتطارد بين الليل والنهار، والنور والظلمة. ومهما علب أحدهما أزعجه الآخر بالضرورة. وإذا كانت الشهوات تكمل في الصبا والشباب قبل كمال العقل، فقد سبق جند الشيطان، واستولى على المكان، ووقف القلب به أنس، وألف لا محالة مقتضيات الشهوات بالعادة. وغُب ذلك عليه، ويعسر عليه التروع عنه. ثم يلوح العقل الذي هو حزب الله وجنته، ومنقذ أوليائه من أيدي أعدائه شيئاً فشيئاً على التدرج، فإذا لم يقو ولم يكسموا، سلمت مملكة القلب للشيطان،

الأصل، ولا فرق بين الأصل والفرع إلا في شيء واحد، وهو أن وجود الفرع وبقاءه جيئاً يستدعي وجود الأصل، وأما وجود الأصل فلا يستدعي وجود الفرع فبقاء الأصل بالفرع، ووجود الفرع بالأصل، فعلوم المكافحة وعلوم المعاملة متلازمة كلازم الفرع والأصل، فلا يستغني أحدهما عن الآخر. وإن كان أحدهما في رتبة الأصل والآخر في رتبة التابع. وعلوم المعاملة إذا لم تكن باعنة على العمل فعدمها خير من وجودها فإذا هي لم تعمل عملها الذي تراد له، قامت مؤيدة للحججة على صاحبها. ولذلك يزداد في عذاب العالم الفاجر على عذاب الجاهل الفاجر. كما أوردنا من الأخبار في كتاب العلم.



خطايا الأنبياء ، وتوبيهم ، وبكائهم على خطاياهم . فإن خلا في بعض الأحوال عن معصية الجوارح فلا يخلو عن الهم بالذنوب بالقلب فإن خلا في بعض الأحوال عن الهم ، فلا يخلو عن وسواس الشيطان بإبراد الخواطر المشرقة المذهبة عن ذكر الله . فإن خلا عنه ، فلا يخلو عن غفلة وقصور في العلم بالله ، وصفاته ، وأفعاله . وكل ذلك تقصير ، وله أسباب ، وترك أسبابه بالتشاغل بأضدادها رجوع عن طريق إلى ضده ، والمراد بالترية الرجوع . ولا يتصور الخلو في حق الآدمي عن هذا التقصير ، وإنما يتفاوتون في المقادير . فاما الأصل فلا بد منه . ولهذا قال عليه السلام : « إِنَّمَا لَيَغْافَلُ عَنِ الْقَلْبِيِّ حَتَّىٰ أَسْتَغْفِرَ اللَّهَ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ سَبْعِينَ مَرَّةً » ، الحديث ولذلك أكرمه الله تعالى بأن قال : « لَيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ مَا تَقْلِمُ مِنْ ذَلِكَ وَمَا تُخْرِجُ » (٢٥) وإذا كان هذا حاله ، فكيف حال غيره ؟

فإن قلت: لا يخفى أن ما يطأ على القلب من فحوم والخواطر نقص، وأن الكمال في الخلو عنه، وأن القصر عن معرفة كمال جلال الله نقص، وأنه كلما ازدادت المعرفة زاد الكمال، وأن الانتقال إلى الكمال من أسباب النقصان رجوع، والرجوع توبة، ولكن هذه فضائل لا فرائض، وقد أطلقت القول بوجوب التوبة في كل حال، والتوبة عن هذه الأمور ليست بواجبة، إذ إدراك الكمال غير واجب في الشرع. فما المراد بقولك التوبة واجبة في كل حال؟ .

فاعلم أنه قد سبق أن الإنسان لا يخلو في مبدأ خلقه من اتباع الشهوات أصلًا. وليس معنى التربية تركها فقط، هل تمام التربية بتندرك ما مضى. وكل شهرة اتبها الإنسان ارتفع منها ظلمة إلى قلبه، كما يرتفع عن نفس الإنسان ظلمة إلى وجه المرأة الصنفية. فإن تراكمت نسخة الشهوات صار ربنا، كما

(٤) حديث إيه ليعان على قلبي فاستغفر الله في اليوم والليلة سبع مرّة : مسلم من حديث الأغر المزق  
إلا أنه قال في اليوم مائة مرّة وكثنا عندى خواص وللمسارك من حيث أتي هريرة إن لاستغفار الله في اليوم  
أكثـر من سبعـة مرـة ، فـوادـة الـبيـت في الشـعـب سـبعـة سـعـن لـيـعـلـمـكـوـنـقـدـمـكـوـنـدـعـوـاتـ .

الفتح (٢٥)

وأنجز اللعين موعده حيث قال ﴿لَا يُحِكِّمُ فُرْقَةٌ إِلَّا فَيُلَأِّهُ﴾<sup>٣٣</sup> وإن كمل العقل وقوى ، كان أول شغله قمع جنود الشيطان بكسر الشهوات ، ومقارقة العادات ، ورد الطبع على سبيل القهر إلى العبادات . ولا معنى للتربة إلا هنا ، وهو الرجوع عن طريق ، دليله الشهوة ؛ وخفيره الشيطان ، إلى طريق الله تعالى . وليس في الوجود أدمي إلا وشهوته سابقة على عقله ، وغريزته التي هي عادة الشيطان متقدمة على غريزته التي هي عادة الملائكة ، فكان الرجوع عما سبق إليه على مساعدة الشهوات ضروريًا في حق كل إنسان ، تيأً كان أو غيًّا ، فلا نظن أن هذه الضرورة اختصت بآدم عليه السلام . وقد قبل .

فلا تحسَّنْ هنَّا الْفَدْرُ وَهَذَا سَجِيَّةٌ نَفْسٌ كُلُّ غَانِيَةٍ هَنَّدْ

بل هو حكم أزلي مكتوب على جنس الإنس ، لا يمكن فرض خلافه ما لم تبدل السنة الإلهية التي لا مطمع في تبديلها . فإذا كل من بلغ كافراً جاهلاً فعليه التوبة من جهله وكفره . فإذا بلغ مسلماً تبعاً لأبويه ، غافلاً عن حقيقة إسلامه ، فعليه التوبة من غفلته بفهم معنى الإسلام ، فإنه لا يغنى عنه إسلام أبويه شيئاً مالما يسلم بنفسه ، فإن فهم ذلك فعليه الرجوع عن عادته وإلته للاسترascal وراء الشهوات من غير صارف ، بالرجوع إلى قالب حدود الله في المنع والإلزام ، والانفكاك ، والاسترascal ، وهو من أشق أبواب التوبة ، وفيه هلك الأكثرون ، إذ عجزوا عنه . وكل هذا رجوع وتوبة .

فدل أن التوبه فرض عين في حق كل شخص ، لا يتصور أن يستغنى عنها أحد من البشر ، كما لم يستغن آدم . فخلقة الولد لا تتسع لما يتعذر له خلقة الولد أصلًا .

وأما بيان وجوبها على الدوام ، وفي كل حال ، فهو أن كل بشر فلا يخلو عن معصية بجواره . إذ لم يخل عنده الأنبياء ، كما ورد في القرآن والأخبار من

(۲۲) ﴿المراء﴾:

يصير بخار النفس في وجه المرأة عند تراكمه شيئاً، كما قال تعالى: ﴿كَلَّا بَلْ رَأَنَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾<sup>(٢٦)</sup> فإذا تراكم الرين صار طبعاً<sup>(٢٧)</sup>، فيطبع على قلبه، كاحبث على وجه المرأة إذا تراكم وطال زمانه، غاص في جرم الحديد وأفسده، وصار لا يقبل الصقل بعده، وصار كالمطبوخ من الحبث. ولا يكفي في تدارك اتياع الشهوات تركها في المستقبل، بل لا بد من محى تلك الأربان التي انطبع في القلب. كما لا يكفي في ظهور الصور في المرأة قطع الأنفاس والبخارات المسودة لوجهها في المستقبل، ما لم يشغلي بمحى ما انطبع فيها من الأربان. وكما يرتفع إلى القلب ظلمة من المعاصي والشهوات، فيرتفع إليه تور من الطاعات وترك الشهوات فتتمحي ظلمة المعصية بنور الطاعة وإليه الإشارة بقوله عليه السلام<sup>(٢٨)</sup> «أَتَيْعُ السَّيِّدَةَ الْحَسَنَةَ ثِنْخَهَا».

إذا لا يستغنى العبد في حال من أحواله عن محى آثار السيئات عن قلبه، مباشرة حسنت نضاد آثارها آثار السيئات هذا في قلب حصل أولاً صفاءه وجلاوه، ثم أظلم بأسباب عارضة.

فاما التصقيل الأول فيه يطول الصقل، إذ ليس شغل الصقل في إزالة الصدأ عن المرأة كشغله في عمل أصل المرأة. فهنه أشغال طويلة لا تقطع أصلاً. وكل ذلك يرجع إلى التوبة.

فاما قوله: إن هذا لا يسمى واجباً، بل هو فضل وطلب كمال، فاعلم أن الواجب له معنian أحدهما: ما يدخل في فنون الشرع، ويشترط فيه كافية الخلق، وهو القدر الذي لو اشتغل به كافية الخلق لم يغرب العالم، فلو كلف الناس كلهم أن ينفوا الله حق تقائه لتركتوا المعاش، ورفضوا الدنيا بالكلية. ثم يؤدي ذلك إلى بطلان التقوى بالكلية، فإنه مهما فسدت المعاش لم يفرغ

(٢٦) المعلقين: ١٤

(٢٧) الطبع: الحلم، والرين الحبث الوخ.

(٢٨) حديث أتى السيدة الحسنة ثنخها: الترمذى من حديث أبي ذر زريادة في أوله وآخره وقال حسن صحيح وقد تقدم في رياضة النفس.

أحد للتقوى بل شغل الحياة، والحياة، والحبث<sup>(٢٩)</sup>، يستغرق جميع العمر من كل واحد فيما يحتاج إليه، فجميع هذه الدرجات هي بواجهة بهذا الاعتبار.

والواجب الثاني: هو الذي لا بد منه للوصول به إلى القرب المطلوب من رب العالمين، والمقام المحمود بين الصديقين. والحياة عن جميع ما ذكرناه واجبة في الوصول إليه. كما يقال الطهارة واجبة في صلة الطهور، أى من يريد لها، فإنه لا يحصل إليها إلا بها. فأمام من رضي بالتقىد والحرمان عن فضل صلة الطهور، فالطهارة ليست واجبة عليه لأجله. كما يقال العين، والأذن، واليد، والرجل، شرط في وجود الإنسان. بس أنه شرط من يريد أن يكون إنساناً كاملاً ينتفع بإنسانيته، ويتوصل بها إلى درجات العلا في الدنيا. فأمام من قنع بأصل الحياة، ورضي أن يكون كل حلم على حلم<sup>(٣٠)</sup>، وكخرقة مطروحة، فليس يشترط مثل هذه الحياة عين، ويد، ورجل. فأصل الواجبات الدائمة في فنون العامة لا يوصل إلا إلى أصل النجاة. فأصل النجاة كأصل الحياة، وما وراء أصل النجاة من السعادات التي بها تنتهي الحياة، يجري بجري الأعضاء والآلات التي بها تنتهي الحياة، وفيه سعي الأنبياء والأولياء والعلماء والأمثل فالأمثل، وعليه كان حرصهم، وحواليه كان شففهم، ولأجله كان رفضهم للزاد الدنيا بالكلية، حتى انتهى عيسى عليه السلام إلى أن توسد حجرأ في منامه، فجاء إليه الشيطان وقال: ألم أكنت تركت الدنيا للأخرة؟ فقال نعم وما الذي حدث؟ فقال توسدك هذا الحجر تنتهي الدنيا، فلم لا تضع رأسك على الأرض؟ فرمى عيسى عليه السلام بالحجر، ووضع رأسه على الأرض. وكان رميء للحجر توبة عن ذلك التعم. أفترى أن عيسى عليه السلام لم يعلم أن وضع الرأس على الأرض لا يسمى واجباً فتباوى العامة؟.

أفترى أن نبينا محمد<sup>(٣١)</sup> لما شغله الشرب الذي كان عليه علم<sup>(٣٢)</sup> في

(٢٩) الوضم: حشمة الجزار التي يقطع النعم فرقها والزاد أذن. يملك من أمر نفسه شيئاً.

(٣٠) حديث زرعة مكثة الذي كان عليه في الصلاة: تقدم في الصلاة أيضاً.

(٣١) علم التوب: رسمه ورقة.

حضرت خيرات أمينة . وإن صرقتها إلى مصيبة ، فقد هلكت هلاكاً فاحشاً .  
فإن كُتُت لا تبكي على هذه المصيبة ، فذلك حبلك . ومصيبة بجهلك  
أعظم . من كل مصيبة ، لكن الجهل مصيبة لا يهُفِّ المصاص بها أنه صاحب  
مصيبة . فإن نوم العقلة يحول بينه وبين معرفة ، والناس نائم ، فإذا ماتوا  
انتهوا . فعند ذلك ينكشف لكل مفلس إفلاسه ، ولكل مصاب مصيته . وقد  
رفع الناس عن التدارك .

قال بعض العارفين : إن ملك الموت عليه السلام إذا ظهر للعبد ، أعلمته أنه  
قد يبقى من عمرك ساعة ، وإنك لا تستأخر عن طرفة عين . فيبدو للعبد من  
الأسف والخسارة ما لو كانت الدنيا يخدايرها<sup>(٣٥)</sup> خرج منها ، على أن يضم إلى  
تلك الساعة ساعة أخرى ، ليستعْتَب فيها ودرك تفريطه ، فلا يجد إليه  
سبيلاً . وهو أول ما يظهر من معانٍ قوله تعالى ﴿ وَجِلَّ بَيْتَهُمْ وَبَيْنَ مَا  
يَشْتَهُونَ ﴾<sup>(٣٦)</sup> وإليه الإشارة بقوله تعالى ﴿ مِنْ قِلَّ أَنْ يَأْتِيَ أَخْدُكُمُ الْمَوْتُ  
فَيُقُولُ رَبُّ لَوْلَا أَخْرَقْتَنِي إِلَى أَجْلٍ قَرِيبٍ فَأَصْنَفَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ وَلَنْ  
يُؤْخِرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجْلُهَا ﴾<sup>(٣٧)</sup> فقبل الأربعين القريب الذي يطلبه . معناه  
أنه يقول عند كشف الغطاء للعبد : يا ملك الموت ، أخرى يوماً أعتذر فيه إلى  
ربِّي وأتوب ، وأنزود صاحباً لنفسِي فيقول : فيت الأيام فلا يوم . فيقول :  
فآخرني ساعة . فيقول : فيت الساعات فلا ساعة فيغلق عليه باب التوبة ،  
فيتغير بروحه ، وتردد أنيفه في شر أسفه . ويتجزع غصة اليأس عن  
التدارك ، وخرس الندامة على تضييع العمر ، فيضطرب أصل إيمانه في صدمات  
تلك الأحوال . فإذا زهقت نفسه ، فإن كان سبق له من الله الحسنى ،  
خرجت روحه على التوحيد ، فذلك حسن الخاتمة . وإن سبق له القضاء  
بالشفوة والعياذ بالله ، خرجت روحه على الشت والاضطراب ، وذلك سوء  
الخاتمة . ولمثل هذا يقال : « وَلَيَسَّ التَّوْهُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا  
حَضَرَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتَ قَالَ إِنِّي تَبَّتِ الْأَنَّ »<sup>(٣٨)</sup> وقوله ﴿ إِنَّمَا التَّوْهُ عَلَى اللَّهِ  
لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِهِمْ أَلَّا يَعْلَمُونَ مِنْ قَرِيبٍ ﴾<sup>(٣٩)</sup> ومعناه عن قرب عهد

صلاته حتى تزعمه<sup>(٤٠)</sup> ، وشغله شيراك<sup>(٤١)</sup> نعله الذي جده حتى أعاد الشرك  
الخلق ، لم يعلم أن ذلك ليس واجباً في شرعيه الذي شرعه لكتافة عباده ؟ فإذا  
علم ذلك فلم تاب عنه بتركه ؟ وهل كان ذلك إلا لأنَّه رأه مُؤثراً في قلبه أثراً  
يمنعه عن بلوغ المقام الحمود الذي قد وُعد به ؟ .

أقرى أن الصديق رضي الله عنه بعد أن شرب اللبن ، وعلم أنه على غير  
وجهه ، أدخل أصبعه في حلقه ليخرجه ، حتى كاد يخرج معه روحه ، ما أعلم  
من الفقه هذا القدر ، وهو أن ما أكله عن جهل فهو غير آثم به ، ولا يجب في  
فتوى الفقه إخراجه فلم تاب عن شربه بالتدارك على حسب إمكانه بتحلية  
المعدة عنه ؟ وهل كان ذلك إلا لسر وقر في صدره ، عرفه ذلك السر أن فتوى  
العامة حدث آخر ، وأن خطر طريق الآخرة لا يعرفه إلا الصديقون ؟ .

فتأمل أحوال هؤلاء الذين هم أعرف خلق الله بالله ، وبطريق الله ؛ وبمكر  
الله ؛ وبكمان الغرور بالله . وإياك مرة واحدة أن تغرك الحياة الدنيا ، وإياك ثم  
إياك ألف ألف مرة أن يغرك بالله الغرور<sup>(٤٢)</sup> . فهذه أسرار من استثنى مبادى  
روائحها علم أن لزوم التوبة النصوح ملازم للعبد السالك في طريق الله تعالى .  
في كل نفس من أنفاسه ، ولو عمر عمر نوح ، وأن ذلك واجب على الفور من  
غير مهلة . ولقد صدق أبو سليمان الداراني حيث قال : لو لم يبك العاقل فيما  
يُبكي من عمره إلا على تفويت ما مضى منه في غير الطاعة ، لكن خليقاً أن  
يحزنه ذلك إلى الممات . فكيف من يستقبل ما يبقى من عمره بمثل ما مضى من  
جهله ! وإنما قال هذا لأن العاقل إذا ملك جوهرة نفيسة : وضاعت منه بغير  
فائدة ، بكى عليها لا محالة . وإن ضاعت منه وصار ضياعها سبب هلاكه ،  
كان بكاؤه منها أشد . وكل ساعة من العمر ، بل كل نفس جوهرة نفيسة ،  
لا تختلف لها ، ولا يبدل منها ، فإنها صالحة لأن توصلك إلى سعادة الأبد ، وتنفذك  
من شقاوة الأبد . وأى جوهر أنفس من هذا ؟ فإذا ضيعتها في العقلة ، فقد

(٤٠) حديث تزعمه الشرك الجديد وإعادة الشرك الخلق : تقدم في الصلاة أيضاً :

(٤١) شرك التعل : سوء التعل على ظهر القدم .

(٤٢) الغرور : يفتح القين — الشيطان .

الخطبـة يـأن يـندم عـلـيـها ، ويـحـوـلـأـثـرـهاـ حـسـنـةـ يـرـدـفـهـاـ بـهـاـ قـبـلـ أـنـ يـتـرـاـكـمـ الـرـيـنـ عـلـىـ القـلـبـ فـلاـ يـقـبـلـ الـخـوـ .



## الفعل الخامر

### بيان أن التوبة إذا استجمعت شرائطها فهي مقبولة لا محالة

اعلم أنك إذا فهمت معنى القبول ، لم تُشُدْ <sup>ن</sup> أن كل توبة صحيحة فهي مقبولة . فالناظرون بدور العجائز المستمدون من حوار القرآن ، علّمـواـهـ كـلـ قـلـبـ سـلـيمـ مـقـبـولـ عـنـ اللـهـ ، وـمـتـمـ فـيـ الـآـخـرـةـ جـوـارـ اللـهـ تـعـالـىـ ، وـمـسـتـعـدـ لأنـ يـظـرـ بـعـيـنـهـ الـبـاقـيـةـ إـلـىـ وـجـهـ اللـهـ تـعـالـىـ وـعـلـمـ أـنـ الـقـلـبـ خـلـقـ سـلـيـمـاـ فـيـ الـأـصـلـ ، وـكـلـ مـوـلـودـ يـولـدـ عـلـىـ الـفـطـرـةـ ، وـلـمـ يـمـتـمـ بـهـ السـلـامـ بـكـدـورـةـ تـرـهـقـ وـجـهـ مـنـ غـرـةـ الذـنـوبـ وـظـلـمـتـاـ . وـعـلـمـواـ أـنـ قـدـ يـندـمـ تـحـرـقـ تـلـكـ الغـرـةـ ، وـأـنـ نـورـ الـحـسـنـةـ يـمـحـوـ عـنـ وـجـهـ الـقـلـبـ ظـلـمـةـ الـسـيـئـةـ <sup>مـعـلـمـةـ</sup> لـأـ طـافـةـ لـظـلـامـ الـعـاصـيـ معـ نـورـ الـحـسـنـاتـ . كـلـ لـأـ طـافـةـ لـظـلـامـ الـلـيـلـ مـعـ تـورـ اـبـرـ ، بـلـ كـلـ لـأـ طـافـةـ لـكـدـورـةـ الـوـسـخـ مـعـ بـيـاضـ الصـابـونـ . وـكـمـ أـنـ الـثـوبـ الـوـسـعـ لـاـ يـقـيلـهـ الـمـلـكـ لـأـنـ يـكـوـنـ لـبـاسـهـ . فـالـقـلـبـ الـمـظـلـمـ لـاـ يـقـيلـهـ اللـهـ تـعـالـىـ لـأـنـ يـكـوـنـ فـيـ جـوـارـهـ . وـكـمـ أـنـ استـعـمـالـ الـثـوبـ فـيـ الـأـعـمـالـ الـخـامـسـ يـوـسـعـ الـثـوبـ وـغـبـ بـالـصـابـونـ وـمـاءـ الـحـارـ يـنظـفـهـ لـأـ مـحـالـهـ . فـاستـعـمـالـ الـقـلـبـ فـيـ الشـهـوـاتـ يـوـسـعـ الـقـلـبـ ، وـغـسلـهـ بـمـاءـ الـدـمـوعـ وـحـرـقـةـ الـنـدـمـ يـنظـفـهـ ، وـيـظـهـرـهـ ، وـيـرـكـيـهـ ، وـكـلـ سـبـبـ زـكـيـ طـاهـرـ فـهـوـ مـقـبـولـ ، كـمـ أـنـ كـلـ ثـوبـ نـظـيفـ فـهـوـ مـقـبـولـ . فـإـنـ عـلـيـكـ تـرـكـيـةـ وـالـتـطـهـيرـ . وـأـمـاـ الـقـبـولـ فـمـبـذـولـ قـدـ سـيـقـ بـهـ الـقـضـاءـ الـأـزـىـ اللـذـىـ لـأـ مـرـدـ . وـهـوـ الـمـسـمـيـ فـلـاحـاـ فـيـ قـوـلـهـ

﴿ قـدـ أـفـلـحـ مـنـ رـكـاـهـاـ ﴾<sup>(٤٢)</sup> .

٩ (٤٤) الشـمـسـ :

ولـذـكـ قـالـ عـلـيـهـ « أـبـيـ الـسـيـئـةـ الـحـسـنـةـ تـمـحـهـاـ » وـلـذـكـ قـالـ لـقـمانـ لـأـبـهـ : يـاـ بـنـيـ لـاـ تـؤـخـرـ التـوـبـةـ ، فـإـنـ الـمـوـتـ يـأـنـيـ بـغـةـ . وـمـنـ تـرـكـ الـمـادـرـ إـلـىـ التـوـبـةـ بـالـتـسـوـيفـ . كـانـ بـيـنـ خـطـرـيـنـ عـظـيـمـيـنـ : أـحـدـهـاـ : أـنـ تـرـاـكـ الـظـلـمـةـ عـلـىـ قـلـبـهـ مـعـاصـيـ ، حـتـىـ يـصـبـرـ رـبـنـاـ<sup>(٤٠)</sup> وـطـبـعـاـ ، فـلـاـ يـقـبـلـ الـخـوـ . وـلـذـكـ وـرـدـ فـيـ الـخـبـرـ<sup>(٤١)</sup> « إـنـ أـكـثـرـ صـيـاحـ أـهـلـ الـتـارـ مـنـ الـتـسـوـيفـ » فـمـاـ هـلـكـ مـنـ هـلـكـ !! إـلـاـ بـالـتـسـوـيفـ . فـيـكـوـنـ تـسـوـيفـهـ الـقـلـبـ نـقـدـاـ ، وـجـلـاؤـهـ بـالـطـاعـةـ نـسـيـةـ ، إـلـىـ أـنـ يـخـطـفـهـ الـمـوـتـ فـيـأـنـ اللـهـ بـقـلـبـ غـيرـ سـلـيمـ . وـلـاـ يـجـوـإـلـاـ مـنـ أـنـ اللـهـ بـقـلـبـ سـلـيمـ . فـالـقـلـبـ أـمـانـةـ اللـهـ تـعـالـىـ عـنـدـ عـبـدـهـ ، وـالـعـمـرـ أـمـانـةـ اللـهـ عـنـدـهـ . وـكـذـاـ سـائـرـ أـسـبـابـ الـطـاعـةـ . فـمـنـ خـانـ فـيـ الـأـمـانـةـ وـلـمـ يـتـارـكـ خـيـانـتـهـ ، فـأـمـرـهـ مـخـطـرـ . قـالـ بـعـضـ الـعـارـفـيـنـ : إـنـ اللـهـ تـعـالـىـ إـلـىـ عـبـدـهـ سـرـيـنـ يـسـرـهـاـ إـلـىـ سـبـيلـ الـإـهـامـ . أـحـدـهـاـ : إـذـاـ خـرـجـ مـنـ بـطـنـ أـمـهـ يـقـولـ لـهـ : عـبـدـيـ ، قـدـ أـخـرـجـتـ إـلـىـ الـدـنـيـاـ طـاهـرـاـ نـظـيفـاـ ، وـاسـتـوـدـعـتـكـ عـمـرـكـ وـاـشـمـتـكـ عـلـيـهـ ، فـانـظـرـ كـيـفـ تـحـفـظـ الـأـمـانـةـ ، وـانـظـرـ إـلـىـ كـيـفـ تـلـقـائـيـ . وـالـثـانـيـ : عـنـ خـرـجـ رـوـحـهـ يـقـولـ : عـبـدـيـ ، مـاـذـاـ صـنـعـتـ فـيـ أـمـانـتـيـ عـنـدـكـ ؟ هـلـ حـفـظـتـبـاـ حـتـىـ تـلـقـائـيـ عـلـىـ الـعـهـدـ ، فـأـلـقـاكـ عـلـىـ الـوـفـاءـ ؟ أـوـ أـصـعـبـتـهـ فـأـلـقـاكـ بـالـطـالـبـةـ وـالـعـقـابـ ؟ وـإـلـيـهـ إـلـيـشـارـةـ يـقـولـهـ تـعـالـىـ ﴿ أـوـفـواـ بـعـهـدـكـمـ ﴾<sup>(٤٢)</sup> وـيـقـولـهـ تـعـالـىـ ﴿ وـالـذـيـنـ هـمـ لـأـمـانـتـهـمـ وـعـهـدـهـمـ رـأـمـونـ ﴾<sup>(٤٣)</sup> .



(٤٠) الـرـيـنـ : الـطـعـ وـالـدـنـسـ . يـقـالـ رـانـ دـنـهـ عـلـىـ قـلـبـهـ أـيـ غـلـبـ . قـالـ أـبـوـ عـبـدـهـ : فـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ : ﴿ كـلـ مـلـ رـانـ عـلـىـ قـلـبـهـ مـاـ كـانـواـ يـكـسـبـونـ ﴾ أـيـ غـلـبـ . وـقـالـ الـحـسـنـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ : هـوـ الـذـبـ عـلـىـ الـذـبـ حـتـىـ تـسـوـدـ الـقـلـبـ . وـقـالـ أـبـوـ عـبـدـهـ : كـلـ مـاـ غـلـبـكـ فـقـدـ رـانـ بـكـ . وـرـانـكـ وـرـانـ عـلـيـكـ .

(٤١) حـدـيـثـ إـنـ أـكـثـرـ صـيـاحـ أـهـلـ الـتـارـ مـنـ الـتـسـوـيفـ لـمـ أـجـدـ لـهـ أـصـلـاـ .

٨ (٤٤) الـمـؤـمـنـ :

وقال عليه السلام: **الله أفرح بتوبة أحدكم** الحدث . والفرح وراء القبول فهو دليل على القبول وزيادة . وقال عليه السلام: **إذ الله عزّ زجل يتسطّع يده بالثوبة** لمسىء الليل إلى التهار ولمسىء التهار إلى الميل **حتى تطلع الشمس** من مغريتها **ووسط اليد** كناية عن طلب التوبة . وادعاب وراء القابل ، فرب قابل ليس بطالب ، ولا طالب إلا وهو قابل . وقال عليه السلام: **لئن عيّلتم الخطايا حتى تطلع السماء ثم تدفّتم كتاب الله عليهما** . وقال أيضًا: **إن العبد ليذنب الذنب فيدخل به الجنة** ، فقيل كيف **لت** يا رسول الله؟ قال: **يُكُون تصبّ عليه تائياً حمّة فاراً حتى يدخل الجنة** ، وقال عليه السلام: **كفارة الذنب الداء** . وقال عليه السلام: **الثائب من الذنب كسر لا ذنب له** .

ويروى (٤٢) أن حبيباً قال يا رسول الله ، يا كنتم أعمل الفواحش ، فهل لي من توبه؟ قال نعم . فولى ثم رجع فقال ، رسول الله ، أكان يراني وأنا أعملها؟ قال نعم . فصاح الحبشي صبيحة خرت فيها روحه . ويروى (٤٣) أن

(٤٨) حديث الله يسطّع يده بالثوبة لمسىء الليل إلى التهار — أحدث: مسلم من حديث أبي موسى بن الخطيب يسطّع يده بالليل ليتوب مسىء التهار — الحديث: وفي رواية لمصراني لمسىء الليل أن يتوب بالتهار . الحديث .

(٤٩) حديث أبو ععلم الخطايا حتى تبلغ السماء ثم تدفّتم كتاب الله عليهما ابن ماجه من حديث أبي هريرة وأسأده حسن بالقطع لو أخطأتم و قال ثم نعم .  
(٥٠) حديث أن العبد ليذنب الذنب فيدخل به الجنة — أحدث: ابن المبارك في الرهد عن المبارك بن فضالة عن الحسن مرسلاً وألقي نعيم في الجنة من حديث أبي هريرة أن العبد ليذنب الذنب فإذا ذكره أحقرته فإذا نظر الله إليه أنه أحقره غفر له — الحديث: وقد سأله الرزاق وهو رجل صالح لكنه مضعف في الحديث ولابن أبي الدنيا في التوبة من حديث ابن عمران إن الله ليغفر العبد إن الله ليغفر العبد بالذنب بذنبه والحديث غير مخونه قوله العقلي .

(٥١) حديث كفارة الذنب الداء: **أحمد والطبراني** وهو في الشعب من حديث ابن عباس وفيه بحث ابن عمر ابن مالك الشكري ضعيف .

(٥٢) حديث إن حبيباً قال يا رسول الله أكنت أعمل العرش فهل من توبه قال نعم — الحديث: لم أجده أصلًا .

(٥٣) حديث إن الله لما عن اليه سأله النظرة فأنطهه إلى بيته **القيمة** فقال وعزتك لاحرجت من قلب ابن آدم ما دام فيه الروح — الحديث: **أحمد وابن مطر والحاكم** **صححه** من حدث أن سعيد بن الشيطان قال وعزتك يا رب لا أزال أغفر عبادك ما دامت أرواحهم في أجسادهم فقال وعزتك وجلال لا أزال أغفر لهم ما استغفروني أورده المصنف بصيحة ويروى كذا و ماء إلى النبي عليه السلام فلذكره احتياطًا

ومن لم يعرف على سبيل التحقيق معرفة أقوى وأجل من المشاهدة بالبصر ، أن القلب يتأثر بالمعاصي والطاعات تأثيراً متصاداً ، يستعمر لأحد هما لنظر الظلمة ، كما يستعمر للجهل ، ويستعمر للآخر لفظ التور ، كما يستعمر للعلم ، وأن بين التور والظلمة تضاداً ضرورياً ، لا يتصور الجمع بينهما . فكأنه لم يق من الدين إلا قشوره ، ولم يعلق به إلا أسماؤه ، وقلبه في غطاء كثيف عن حقيقة الدين . بل عن حقيقة نفسه ، وصفات نفسه . ومن جهل نفسه فهو بغيره أحجأ . وأعنى به قلبه . إذ بقلبه يعرف قلبه . فكيف يعرف غيره وهو لا يعرف قلبه .

فمن يتوهم أن التوبة تصح ولا تقبل ، كمن يتوهم أن الشمس تطلع والظلام لا يزول ، والثوب يغسل بالصابون والوسخ لا يزول . إلا أن يغوص الوسخ لطول تراكمه في تجاويف الثوب وخلقه ، فلا يقوى الصابون على قلعه . فمثال ذلك أن تراكم الذنوب حتى تصير طبعاً ورينا على القلب . فمثل هذا القلب لا يرجع ولا يتوب . نعم : قد يقول باللسان: **تبت** ، فيكون ذلك كقول **القصار** (٤٥) بلسانه قد غسلت الثوب ، وذلك لا ينطفئ الثوب أصلاً ، مالم يغير صفة الثوب باستعمال ما يضاد الوصف المتمكن به . فهذا حال امتناع أصل التوبة ، وهو غير بعيد ، بل هو العالب على كافة الخلق المقربين على الدنيا ، المعرضين عن الله بالكلية . فهذا البيان كاف عند ذوى البصائر في قبول التوبة . ولكننا نضد جناحه بنقل الآيات ، والأخبار ، والآثار فكل استبصار لا يشهد له الكتاب والسنّة لا يوثق به . وقد قال تعالى **وَهُوَ الَّذِي يَقْبِل التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَغْفِرُ عَنِ السَّيِّئَاتِ** (٤٦) **وَقَالَ تَعَالَى** **غَافِرُ الذَّنْبِ وَقَابِلُ التَّوْبِ** (٤٧) إلى غير ذلك من الآيات .

(٤٥) **القصار** : الذي يدق الثواب وينفعها ومحورها .

(٤٦) **الشورى** : ٢٥

(٤٧) **غافر** : ٣

للحجنة ثماني أبواب ، كلها تفتح وتغلق إلا باب التوبة ، فإن عليه ملكاً موكلاً  
به لا يغلق ، فاعمل ولا تتأس .

وقال عبد الرحمن بن أبي القاسم . تذاكر . مع عبد الرحيم توبة الكافر <sup>٤٧</sup>  
وقول الله تعالى ﴿إِنْ يَتَبَهَّوْا يُغَنِّرُهُمْ مَا قَدْ سَفَ﴾ <sup>٤٨</sup> فقال إن لأرجو أن  
يكون المسلم عند الله أحسن حالاً . ولقد يعن أن توبة المسلم كإسلام بعد  
إسلام . وقال عبد الله بن سلام . لا أحدثك لا عن نبي مرسلاً ، أو كتاب  
منزل . إن العبد إذا عمل ذنباً ثم عذر عليه صحة عين ، سقط عنه أسرع من  
طرفة عين . وقال عمر رضي الله عنه : أحب إلى التوابين فإنهم أرق أثداء .  
وقال بعضهم : أنا أعلم متى يغفر الله لي . قبل متى ؟ قال إذا ناب على . وقال  
آخر : أنا من أن أحُرِّم التوبة أخوقي من أن أحُرِّم المغفرة . أى المغفرة من لوازم  
التوبة وتوبتها لا محالة .

ويروى أنه كان في بني إسرائيل شاب عبد الله تعالى عشرين سنة ، ثم عصاه  
عشرين سنة . ثم نظر في المرأة فرأى الشب في حيته ، فسأله ذلك ، فقال :  
إلهي أطعك عشرين سنة ، ثم عصيتك عشرين سنة . فإن رجعت إليك  
أقبلني ؟ فسمع قائلًا يقول ولا يرى شحناً . أحببنا فأحببناك ، وتركنا  
فتركتنا ، وعصيتنا فأنهنتنا وإن رجعت إنا قبلناك .

وقال ذو النون المصري رحمة الله تعالى : إن الله عباداً نصبوأ شجر الخطايا  
نصب روابق القلوب ، وستوها بماء التوبة . فانكسرت ندماً وحزناً . فجئنا من  
غير جنون ، وتبلدوا من غير حيّ ولا يك ، وأنهم هم البلاء الفصحاء ،  
العارفون بالله ورسوله ، ثم شربوا يكأس الصفاء فورثوا الصبر على طول البلاء ،  
ثم توالت قلوبهم في المكبوت . وجلت أفكارهم بين سرايا . حجب الجبروت ،  
واستظلوا تحت رواق الندم . وقرعوا صفيحة الخطايا ، فأورثوا أنفسهم الجزع ،  
حتى وصلوا إلى عن الرهد يسله الورع . فاستعدبوا مراة الترك للدنيا ،  
واستلأنوا خشونة المضجع ، حتى ظفروا بحمل التحاجة وعرفة السلام ،

الله عز وجل لما لعن إبليس ، سأله **النظرة** <sup>٤٤</sup> فأنظره إلى يوم القيمة . فقال :  
وعزتك لا خرجت من قلب ابن آدم مadam في الروح فقال الله تعالى . وعزتي  
وحلالي لا حجت عنه التوبة مadam الروح فيها . وقال عليه <sup>عليه</sup> <sup>٤٥</sup> « إن  
الحسنات يذهبن السيئات كما يذهب الماء الوسيع » والأخبار في هذا  
لا تُحصى .

ولما الآثار : فقد قال سعيد بن المسيب : أنزل قوله تعالى ﴿فَإِنَّهُ كَانَ  
لِلْأَوَّلِينَ غَفُورًا﴾ <sup>٤٦</sup> الرجل يذنب ثم يوب ، ثم يذنب ثم يوب . وقال  
الفضل : قال الله تعالى : بشر المذنبين بأنهم إن تابوا قبلت منهم . وحذر  
الصيادين أن إن وضعت عليهم عدلي عذبهم . وقال طلق بن حبيب . إن  
حقوق الله أعظم من أن يقوم بها العبد ، ولكن أصبحوا تائين وأمسوا تائين .

وقال عبد الله بن عمر رضي الله عنهم : من ذكر خطيبة ألم بها ، فوجل منها  
قلبه ، محبت عنه في ألم الكتاب .

ويروى أن نبأاً من أئياء بني إسرائيل أذنب ، فأوحى الله تعالى إليه ، وعزى  
لمن عذبته لأعذبتك . فقال يارب ، أنت أنت ، وأنا أنا ، وعزتك إن لم  
تعصمني لأعودن . فعصمه الله تعالى . وقال بعضهم . إن العبد ليذنب الذنب  
فلا يزال نادماً حتى يدخل الجنة . فيقول إبليس : ليتني لم أوقعه في الذنب .

وقال حبيب بن ثابت . تعرض على الرجل ذنبه يوم القيمة ، فيمز بالذنب  
فيقول : أما إن قد كنت مشفقاً منه ، قال : فيغفر له .

ويروى أن رجلاً سأله ابن مسعود عن ذنب ألم به ، هل له من توبة ؟  
فأعرض عنه ابن مسعود ، ثم التفت إليه ، فرأى عينيه تدربان . فقال له : إن

(٤٤) **النظرة** : الإهيا .. والتأجيل **﴾وَقَالَ رَبُّهُ فَأَنْظَرَهُ إِلَى يَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾** .. **﴾قَالَ فَانِكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾** [الحجر : ٣٧]

(٤٥) حديث إن الحسنات يذهبن السيئات كما يذهب الماء الوسيع : لم أجده بهذا النطاف وهو صحيح  
المعنى وهو يعنى أنبعي السيئة الحسنة تمحها رواه الترمذى وتقديم قريباً .

(٤٦) **الاسراء** :

وسرحت أرواحهم في العلا، حتى أنادوا في رياض النعيم، وحاضروا في بحر الحياة، وردموا خنادق الجزع وعبروا جسور الموتى، حتى نزلوا بفناء العلم، واستقروا من غدير الحكم، وركبوا سفينه الفطنة، وأقلعوا بربع النجاة في بحر السلمة، حتى وصلوا إلى رياض الراحة ومعدن العز والكرامة. فهذا القدر كاف في بيان أن كل توبة صحيحة فمقبولة لا محالة.

فإن قلت: أتفقول ما قاله المعتزلة، من أن قبول التوبة واجب على الله؟

فأقول: لا أعني بما ذكرته من وجوب قبول التوبة على الله، إلا ما ي يريد القائل بقوله إن التوب إذا غسل بالصابون وجب زوال الوسخ. وإن العطشان إذا شرب الماء وجب زوال العطش. وإن إذا من الماء مدة وجب العطش. وإن إذا دام العطش وجب الموت. وليس في شيء من ذلك ما ي يريد المعتزلة بالإيجاب على الله تعالى. بل أقول خلق الله تعالى الطاعة مكفرة للمعصية، والحسنة ماحية للسيئة، كما خلق الماء مزيلاً للعطش، والقدرة متعدة بخلافة لون سبقت به المشيئة. فلا واجب على الله تعالى. ولكن ما سبقت به إرادته الأزلية فواجب كونه لا محالة. فإن قلت: فما من تائب إلا وهو شاك في قبول توبته والشارب للماء لا يشك في زوال عطشه، فلم يشك فيه.

فأقول: شكه في القبول كشكه في وجود شرائط الصحة. فإن للتوبة أركاناً وشروطًا دقيقة كاسائقي، وليس يتحقق وجود جميع شروطها، كذلك الذي يشك في دواء شربه للإسهال في أنه هل يسهل، وذلك لشكه في حصول شروط الإسهال في الدواء، باعتبار الحال والوقت وكيفية خلط الدواء وطبيخه، وجودة عقاقيره وأدوبيته. فهذا وأمثاله موجب للمخوف بعد التوبة، وموجب للشك في قبولها لا محالة، على ما سأق في شروطها إن شاء الله تعالى.

## الركن الثاني

### فيما عنه التوبة وهي الذنوب صغائرها وكبائرها

- بيان أقسام الذنوب بالإضافة إلى صفات العبد.
- بيان ما يتعلق بالعبد، وما يتعلق بخليفة الله تعالى.
- بيان كيفية توزع الدرجات والدرجات في الآخرة على الحسنات والسيئات في الدنيا.
- بيان ما تعظم به الصغائر من الذنوب.

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## الفصل الأول بيان أقسام الذنوب بإضافة إلى صفات العبد

### تهييد وتهيئة

اعلم أن التوبة ترك الذنب . ولا يكفي ترك الشيء إلا بعد معرفته .

وإذا كانت التوبة واجبة ، كان ما لا يحصل إليها إلا به واجباً .  
فمعرفة الذنوب إذاً واجبة .

والذنب عبارة عن كل ما هو مخالف لأمر الله تعالى ، في ترك أو فعل .

وتفصيل ذلك يستدعي شرح التكاليفات من أواها إلى آخرها ،  
وليس ذلك من غرضنا .

ولكنا نشير إلى مجتمعها وروابط أقسامها .  
والله الموفق للصواب برحمته .

اعلم أن للإنسان أوصافاً وأخلاقاً كثيرة ، على ما عرف شرحه في كتاب عجائب القلب وغوايه ولكن تحصر مشارق الذنوب في أربع صفات :

فإذا ضهرت من ياض الملكوت هذه الامر الأربعة على حسم عدد مسخر تحت التقدير ، سبق أهل عالم الملائكة ، بـدة اخجوبون عن عالم الغيب والملائكة و قالوا يا أيها الرجل ، قـد حـركـ . . ورمـتـ ، وكتـتـ . . ونـوـيـ من وراء حجاب الغـيـب و سـرـدـقـاتـ الملـائـكـةـ «ـ وـمـاـ رـفـيـتـ إـذـ رـفـيـتـ وـلـكـنـ اللهـ رـضـيـ »<sup>١٥١</sup> . . وـمـقـنـتـ إـذـ قـنـتـ ، وـلـكـنـ «ـ أـنـلـوـهـمـ يـعـذـبـهـمـ اللهـ يـأـيـدـيـكـمـ »<sup>١٥٢</sup> . .

مسير القدر

ومن حرك سلسلة الأسباب والمسا - وعلم كيفية تسلسلها، ووجه ارتباط مناطق سلسلتها بحسب الأسباب . الحسف له سر الفدر وعلم علمًا يقينًا أن لا إخالة إلا لله ، ولا مبدع سواه .

فإن قلت: قد قضيت على كل واحد من القائلين بالجبر ، والاعتراض ، والكتاب ، أنه صادق من وجه ، وهو مع مذكرة قاصر ، وهذا تناقض ، فكيف يمكن: فهو ذلك ؟ وما يمكن: بفضل ذلك إلى الأفهام بمثال ؟ .

فأعلم أن جماعة من العبيان قد سمعوا أنه حمل إلى البلدة حيوان عجيب يسمى الفيل، وما كانوا فقط شاهدوا صوره، ولا سمعوا اسمه. فقالوا لا بد لنا

ويملاً في النفس ولا ينبعث هذا الميل أبداً مالم يخلق علماً بأنه موافق للنفس، إما في الحال أو في المثال. ولا يخلق العلم أيضاً إلا بأسباب أخرى ترجع إلى حركة وإرادة وعلم. فالعلم والميل الطبيعي أبداً يستتبع الإرادة الجازمة، والقدرة والإرادة أبداً تسترد المحركة، وهكذا الترتيب في كل فعل. والكل من اختراع الله تعالى. ولكن بعض مخلوقاته شرط لبعض. فلذلك يجب تقدم البعض وتأخر البعض، كما لا يخلق الإرادة إلا بعد العلم، ولا يخلق العلم إلا بعد الحياة، ولا يخلق الحياة إلا بعد الجسم. فيكون خلق الجسم شرط لحدوث الحياة، لأن الحياة تتولد من الجسم. ويكون خلق الحياة شرطاً لخلق العلم، لأن العلم يتولد من الحياة. ولكن لا يستعد المخل لقبول العلم إلا إذا كان حياً، ويكون خلق العلم شرطاً لجزم الإرادة، لأن العلم يولد الإرادة. ولكن لا يقبل الإرادة إلا جسم حي عالم. ولا يدخل في الوجود إلا ممكناً، وللإمكان ترتيب لا يقبل التغيير، لأن تغييره محال. فمهما وجد شرط الوصف استند المخل به لقبول الوصف، فحصل ذلك الوصف من الجمود الإلهي والقدرة الأزلية عند حصول الاستعداد. ولما كان للاستعداد بسبب الشروط ترتيب، كان الحصول على المواريث بفعل الله تعالى ترتيب. والعبد مجرى هذه المواريث المرتبة: وهي مرتبة في قضاء الله تعالى الذي هو واحد كلمع البصر ترتيباً كلياً لا يتغير. وظهورها بالتفصيل مقدر بقدر لا يتعادها. وعنه العبارة بقوله تعالى ﴿إِنَّ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾<sup>(١٦)</sup> وعن القضاء الكل الأزلية العبارة بقوله تعالى ﴿وَمَا أَفْرَنَا إِلَّا وَاحِدَةً كَلْمَحٍ بِالْبَصَرِ﴾<sup>(١٧)</sup> وأما العباد فإنهم مسخرون تحت مجرى القضاء والقدر. ومن حملة القدر خلق حركة في يد الكاتب، بعد خلق صفة مخصوصة في يده تسمى القدرة وبعد خلق ميل قوى جازم في نفسه يسمى القصد، وبعد علم بما إليه ميله يسمى الإدراك والمعرفة.

١٤) الترجمة:

الأنفال : ١٨

١٧ (فقر)

٤٩ : الفهرس

الفصل الثاني

## بيان ما يتعلّق بالعباد وما يتعلّق بحق الله

اعلم أن الذنوب تنقسم إلى ما يحيى الله تعالى، وإلى ما يتعلّق بحقوق العبادة فما يتعلّق بالعبد خاصة كـ الصلاة، والصوم، والواجبات الخاصة به. وما يتعلّق بحقوق العباد كـ الركبة وقتل النفس، وغضبه للأموال، وشتمه الأعراض. وكل متناول لـ حق الغير فإما نفس، أو طرف، أو مال، أو عرض، أو ذين، أو جاهـ. رسول الدين بالإغراء، والدعاء إلى البدعة، والرغيب في المعاشرـ. وتحبّ أنسـ الجراءة على الله تعالى كما يفعله بعض الوعاظ بتغليب جانب البرـ على جانب الخوفـ، وما يتعلّق بالعبادـ، فالامر فيه أغلاطـ وما بين العبد وبين الله تعالى إذا لم يكن شرـكاـ، فالعنـ في أرجـي وأقربـ. وقد جاءـ في الخـير (٥٥) «اللـهـ يـعنـ فـلـلـهـةـ : دـيـوـانـ يـعـفـرـ وـدـيـوـانـ لـأـ يـفـرـكـ فـالـدـيـوـانـ الـذـي يـعـفـرـ ذـكـرـتـ الـعـيـادـ يـتـمـ وـبـيـنـ اللهـ يـعـالـىـ وـأـمـاـ الـدـيـوـانـ الـذـي لـأـ يـعـفـرـ فـالـشـرـكـ بـالـلـهـ يـعـالـىـ وـأـمـاـ الـدـيـنـ الـذـي لـأـ يـفـرـكـ فـمـظـالـمـ الـعـيـادـ أـيـ لـأـ بـدـ وـأـنـ بـطـالـ بـهـ حـتـىـ يـعـنـ عـنـ

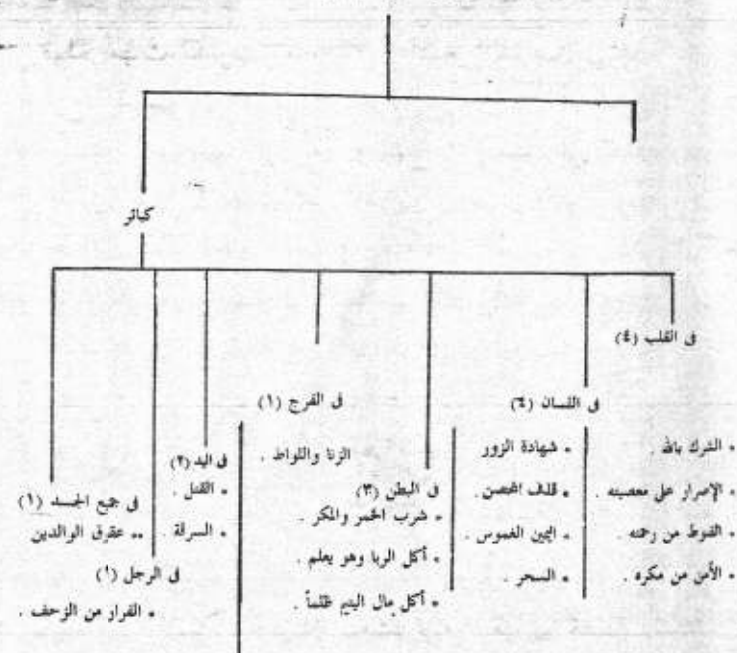
### قسمة ثلاثة :

اعلم أن الذنوب تقسم إلى حمائر وكثير . وقد كثُر اختلاف الناس فيها .  
فقال قائلون : لا صغيرة ولا كبيرة بين كل مخلقة لله فهي كبيرة وهذا ضعيف إذ  
قال تعالى ﴿إِنْ تَحْبِبُوا كَبَائِرَ مَا تَبْيَقُونَ عَنِ الْكُفُرِ عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ وَلَدُخُلُكُمْ  
مُدْخِلًا كَرِيمًا﴾<sup>(١)</sup> وقال تعالى ﴿الَّذِينَ يَحْسُونُ كَبَائِرَ الْأَثْمَ وَالْفَوَاحِشُ إِلَّا

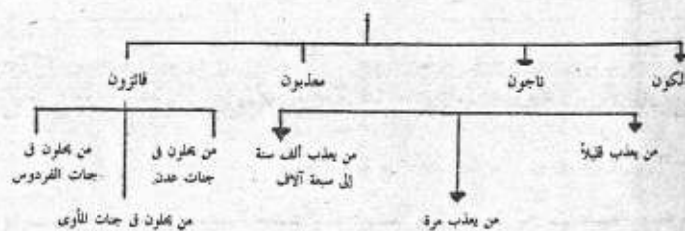
(٥٩) حديث الولوين ثلاثة ديوان يفترض الحديث : أحد والحاكم وصحجه من حديث عائشة وفيه صدقة ابن موسى الدفني ضعفه اهراهن وغيره وشلخه من حديث سلمان ورواه الطبراني .

٣٦) النساء :

### الذئب التي منها نور



أقام الناس في الآخرة حب ذنوبهم



بالله ، والإصرار على معصيته ، والقنوط من حنته ، والأمن من مكره . وأربع  
في اللسان ، وهى شهادة الزور ، وقدف الحسن واليمين الغموس ، وهى التي  
يحق بها باطلأً أو يبطل بها حقاً ، وقيل هي التي يقطع بها مال أمرىء مسلم  
باطلأً ولو سواها من أراك وسيت غموس لأنها تعمس صاحبها في النار ،  
والسحر ، وهو كل كلام يغير الإنسان . سائر الأجسام عن موضوعات  
الخلفة .

على مذهبيه ، والقطوط من رحمه ، والأمن من مكره ، «شهادة الزور» . وقدف المحسن والعين الغموس والسر ، وشرب الحمر ، والمسكر ، وأكل مال البيع حسناً وأكل الربا ، والزنا واللواء ، والقتل ، والسرقة والغрабه من الرمح ، وعقوب الوالدين ، اتهى وذكر ما ورد منها مرفوعاً وقد تقدم أربعة منها في حديث عبد الله بن عمرو ، وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة اجتنبوا السبع الموبقات قالوا يا رسول الله ، وما هي قال الشرك بالله والسرقة وكل نفس التي حرم الله إلا بالحق ، وأكل الربا وأكل مال البيع ، والثالث يوم الرمح ، وقدف المحسنات المؤمن ، ولهما من حديث أبي بكرة لا أتيكم بأكبر الكبائر الإشراك بالله ، وعقوب الوالدين ، وشهادة الرب ، أو قال قول الزور هما من حديث أنس سئل عن الكبائر قال الشرك بالله ، وكل نفس ، وعقوب الوالدين ، وقال ألا إنكم بأكبر الكبائر : قال قول الزور ، أو قال شهادة الزور ، ولهما من حديث ابن سعيد سأله رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أتى الذنب أعظم ؟ قال ألا يجعل الله لنا وهو خلقنا ، قلت ثم أي ؟ قال ألا تقتل ولدك خاتمة أن يطعم مunk قلت ثم أي ؟ قال ألا تراني حليمة جارك ولطيراني من حديث سلما بن قيس إِنَّمَا هِيَ أُرِبَّ لَا تُشَرِّكُوا بِاللهِ شَيْئاً ، ولا تقطلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ، ولا ترثوا ، ولا تسرقوا . وفي الصحيحين من حديث عبادة بن الصامت يأبى على أن لا تشركوا بالله شيئاً ولا ترثوا ولا تسرقوا وفي الأوسط للطبراني من حديث ابن عباس ألم الفواحش ، وأكبر الكبائر وفيه موقعاً على عبد الله بن عمرو أعلم الكبائر شرب الحمر وكلاهما ضعيف وللمزار من حديث ابن عباس بإسناد حسن أن رجلاً قال يارسول الله ما الكبائر قال : الشرك بالله ، والإيمان من روح الله ، والقطوط من رحمة الله ، قوله من حديث بربدة أكبر الكبائر الإشراك بالله ، وعقوب الوالدين ومنع فضل الماء ، ومنع الفحل ، وفيه صالح بن حبان ضعفه ابن معين والنسائي وغيرهما وله من حديث أبي هريرة الكبائر أو هن الإشراك بالله ، وفيه الانتقال إلى الأعراب بعد هجرته وفيه خالد بن يوسف السمين ضعيف وللطبراني في الكبائر من حديث سهل بن أبي حشمة في الكبائر والعرب بعد الهجرة وفيه ابن وله في الأوسط من حديث أبي سعيد الخدري الكبائر سبع وفيه والرجوع إلى الاعرابية بعد الهجرة وفيه أبو بلال الأشعري ضعفه الدارقطني وللحامن من حديث عبد الله بن عمير عن أبيه الكبائر تسع فذكر منها واستحلال البيت الحرام وللطبراني من حديث والله إن من أكبر الكبائر أن يقول الرجل على ما لم أقل له أليها من حديه إن من أكبر الكبائر أن يضي الرجل من ولده ولسلم من حديث جابر بين الشرك أو الكفر ترك الصلاة ولسلم من حديث جابر بين الرجل وبين الشرك أو الكفر ترك الصلاة ولسلم من حديث عبد الله بن عمرو من الكبائر شتم الرجل والدنه ولأنه دلود من حديث سعيد بن زيد من أربى الريا الاستطالة في عرض السلم بغیر حق وفي الصحيحين من =

النَّفَرِ<sup>(١)</sup> وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ<sup>(٢)</sup> الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ وَالْجَمْعَةُ إِلَى الْجَمْعَةِ  
يَكْفِرُنَّ مَا يَتَهَمَّ إِنْ أَخْبَتِ الْكَبَائِرُ<sup>(٣)</sup> وَفِي لَفْظٍ أَخْرَى كَفَّارَاتٌ لِمَا يَتَهَمَّ إِلَّا  
الْكَبَائِرُ<sup>(٤)</sup> وَقَدْ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِيمَا رَوَاهُ<sup>(٥)</sup> عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ بْنِ الْعَاصِ الْكَبَائِرُ  
الْأَشَرُ إِذَا بَلَّهُ وَعَقَرَّهُ الْوَالِدَيْنِ وَقَتَلَ النَّفْسَ وَالْيَمِينُ الْغَمُوسُ<sup>(٦)</sup> .

## تحديد الكبائر من الصغائر

واختلف الصحابة والتابعون في عدد الكبار ، من أربع إلى سبع ، إلى تسع ، إلى إحدى عشرة فما فوق ذلك . فقال ابن مسعود ، هن أربع . وقال ابن عمر : هن سبع . وقال عبد الله بن عمرو . هن تسع . وكان ابن عباس إذا بلغه قول ابن عمر : الكبار سبع يقول : هن إلى سبعين أقرب منها إلى سبع . وقال مرة . كل ما نهى الله عنه فهو كبيرة وقال غيره : كل ما أوعد الله عليه بالنار فهو من الكبار . وقال بعض السلف . كل ما أوجب عليه الحد في الدنيا فهو كبيرة . وقيل إنها مبهمة لا يعرف عددها ، كليلة القدر ، وساعة يوم الجمعة . وقال ابن مسعود لما سئل عنها . أقرأ من أول سورة النساء إلى رأس ثلاثين آية منها عند قوله ﴿إِن تَجْتَبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنِهِ﴾<sup>(٦٤)</sup> فكل ما نهى الله عنه في هذه السورة إلى هنا فهو كبيرة . وقال أبو طالب المكي . الكبار سبع عشرة ، جمعتها من جملة الأخيار<sup>(٦٥)</sup> . وجملة ما اجتمع من قول ابن عباس ، وابن مسعود ، وابن عمر وغيرهم ، أربعة في القلب ، وهي الشرك

٦١) التجم : ٣ واللسم : صغار الذئوب

(٦٦) حديث العلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة تكفر ما بينهن إن اجتت الكيلار: مسلم من حديث أبي هريرة.

(٦٣) حديث عبد الله بن عمرو الكثيـر الاشراك باـهـة وعقوـبـ الـوـالـدـيـنـ وـقـلـ الـفـسـ وـالـبـعـنـ الـغـمـوسـ وـرـوـاهـ البخارـيـ .

٣٦ (٦٤) شاعر :

(١٥) الأعيار الواردة في الكبار حكى المصنف عن أبي طالب الملكي أنه قال الكبار سبع عشرة جمعتها من جملة الأخبار وحملة ما جحجم من قول ابن عباس وأiben مسعود وأiben عمر وغيرهم الشرك بالله ، والإصرار =

ماله . كيف وفي الخبر « من الكبار <sup>(٦٦)</sup> السادس بالسبة ومن الكبار استطاعه الرجل في عرض أخيه المسلم » وهذا زاد على قذف الحصن . وقال <sup>(٦٧)</sup> أبو سعيد الخدري وغيره من الصحابة . إنكم تسمون أعمالاً هي أدق في عيكم من الشعر كنا نعدها على عهد رسول الله <sup>ﷺ</sup> من الكبار .

وقالت طائفة كل عبد كبيرة ، وكل ما من الله عنه فهو كبيرة : وكشف الغطاء عن هذا : أن نظر الناظر في الدرقة <sup>هي</sup> كبيرة أم لا ، لا يصح ، ما لم يفهم معنى الكبيرة والمراد بها . كثول القائل السرقة حرام أم لا ، لا مطمع في تعريفه إلا بعد تقرير معنى الحرام أولًا ثم البحث عن وجوده في السرقة . فالكبيرة من حيث اللفظ مهيم ، ليس له سиноنوم خاص في اللغة ولا في الشرع . وذلك لأن الكبير والصغر من المضادات ، وما من ذنب إلا وهو كبير بالإضافة إلى ما دونه ، وصغير بالإضافة إلى ما فوقه . فالمضاجعة مع الأجنبية كبيرة بالإضافة إلى النظرة ، صغيرة بالإضافة إلى الزنا . وقطع يد المسلم كبيرة بالإضافة إلى ضربه صغيرة بالإضافة إلى قنه . نعم للإنسان أن يطلق على ما توعده بالنار على فعله خاصة اسم الكبيرة . ونعني بوصفه بالكبيرة أن العقوبة بالنار عظيمة ، وله أن يطلق على ما أوجب الحد عليه مصراً إلى أن ما عجل عليه في الدنيا عقوبة واجبة عظيمة ، وله أن يطلق على ما ورد في نص الكتاب النبي عنه ، فيقول تخصيصه بالذكر في القرآن يدل على عظمته ، ثم يكون عظيماً وكبيرة لا محالة بالإضافة . إذ من صور القرآن أيضاً تفاوت درجاتها .

(٦٦) حديث من الكبار السادس بالسبة ومن الكبار استطاعه الرجل في عرض أخيه المنسن : عزاء أبو منصور البيلى فى مسند الفردوس لأحد وأن داود من حديث سعيد بن زيد والذى عندها من حدثه من أرق الراى استطالة فى عرض المسلم بغير حق كما تقدم .

(٦٧) حديث أى سعيد الخدري وغيره من الصحابة إنكم تسمون أعمالاً هي أدق في عيكم من الشعر كنا نعدها على عهد رسول الله <sup>ﷺ</sup> من الكبار سند صحيح وقال من الموققات . يدل الكبار ورواه البخارى من حدثه أنس وأحمد والحاكم من حديث عبادة بن فرس و قال صحيح الاستاذ .

ولاث في البطن ، وهى شرب الخمر والمسكر من كل شراب ، وأكل مال اليتيم ظلماً ، وأكل الربا وهو يعلم . وانشان في الفرج ، وهو الزنا واللواء . وانشان في اليدين ، وهو القتل والسرقة . وواحدة في الرجلين ، وهو الفرار من الزحف ، الواحد من اثنين ، والعشرة من العشرين . وواحدة في جميع الحسد ، وهى عقوق الوالدين ، قال وجملة عقوبها أن يقسموا عليه في حق فلا يرث قسمهما . وإن سأله حاجة فلا يعطيهما . وإن يسبه فيضرهما . وبمحاجة فلا يطعمها .

هذا ما قاله وهو قريب ، ولكن ليس يحصل به تمام الشفاء ، إذ يمكن الزيادة عليه والتقصان منه . فإنه جعل أكل الربا ومال اليتيم من الكبار ، وهى جنابة على الأموال ولم يذكر في كبار التغوس إلا القتل . فأما فقر العين ، وقطع اليدين ، وغير ذلك من تعذيب المسلمين بالضرب وأنواع العذاب ، فلم يتعرض له . وضرب اليتيم وتعذيبه ، وقطع أطرافه لا شك في أنه أكبر من أكل

ـ حديث ابن عباس أنه <sup>ﷺ</sup> مر على قبرين فقال إنما يمدحان وما يعذبان في كثیر وأنه لکبر أنا أحدهما فكان يمشي بالجحشة وأما الآخر فكان لا يضر من بوله .ـ الحديث : والأحد في هذه القصة من حديث أى بكرة أنا أحدهما فكان يأكل لحوم الناس الحديث : ولأنى داود والرمذى من حديث أنس عرضت على ذنوب أنسى فلم أر ذنبًا أعظم من سورة من القرآن أو آية أو تهراً زجل ثم نسباً سكت عليه أبو داود واستغراه البخارى والرمذى وروى ابن أبى شيبة في الثوبة من حديث ابن عباس لا صغيرة مع أصبار وقه أبو شيبة الغراسى والحديث مذكر يعرف به (وأما الموققات) فروى الطبرانى والبيهقى في الشعب عن ابن مسعود قال الكبار الاشراك بالله والأمن من مكر الله والفتنه من رحمة الله واليأس من روح الله وروى البيهقى فيه عن ابن عباس قال الكبار الاشراك بالله واليأس من روح الله والأمن من مكر الله وعقوب الوالدين وقل النفس التي حرم الله وقذف المضادات وأكل مال اليتيم والفرار من الزحف وأكل فريا والسر و الزنا واليدين العموس الماجحة والغلوى ومنع الزكاة وشهادة الزور وكمان الشهادة وشرب الخمر وترك الصلاة معمداً وأثناء ما فرضها الله ونقض العهد وقطيعة الرسم وروى ابن أى الدنيا في الثوبة عن ابن عباس كل ذنب أصر عليه العبد كبير وفيه الربع بن صبيح مختلف فيه وروى أبو منصور البيلى فى مسند الفردوس عن أنس قوله لا صغيرة مع الاصرار واسناده جيد فقد اجمع من المرويات والموقرفات ثلاثة وثلاثون أو تنان وثلاثون إلا أن بعضها لا يصح اسناده كما تقدم وإنما ذكرت الموققات حتى يعلم ما ورد في الموقفع وما ورد في الموقفع وللبيهقى في الشعب عن ابن عباس أنه قيل له الكبار سبع قفال هي إلى سبعين أقرب وروى البيهقى أيضاً فيه عن ابن عباس قال كل ما نهى الله عنه كبيرة والله <sup>ﷻ</sup> أعلم .

بالتحقيق . وأما أغياتها فتعرفها بالظن والتقرير ، عرف أيضاً أكبر الكبار .  
فاما أصغر الصغار فلا سبيل إلى معرفته .

وبيانه أيضاً أنا نعلم بشهاد الشرع وأئنار المصائر جميعاً، أن مقصود الشرائع كلها سياق الحال إلى جوار الله تعالى، سعادة لقائه. وأنه لا وصول لهم إلى ذلك إلا بمعونة الله تعالى ومعرفته صفاتاته، كتبه ورسله، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْأَنْسَ إِلَّا يَعْدُونَ﴾<sup>(٣١)</sup> أى ليكونوا بعيداً لي. ولا يكون العبد عبداً مالم يعرف ربها بربوبية، ونفسه بالعبودية. ولا بد أن يعرف نفسه وربه. فهذا هو المقصود لأقصى يعنة الأنبياء. ولكن لا يتم هذا إلا في الحياة الدنيا، وهو المعنى بقوله عليه السلام: ﴿الَّذِي مَرَرْتُهُمْ بِالْأُخْرَةِ﴾ فضار حفظ الدنيا أيضاً مقصوداً تابه للدين، لأنها وسيلة إليه. والمتعلق من الدين بالآخرة شيئاً: النعم والآموات. فكل ما يسد باب معرفة الله تعالى أكبر الكبائر. ويليه ما يسد باب حياة النفوس، ويليه ما يسد باب المعابش التي بها حياة النفوس، فههذه ثلاثة مراتب.

فحفظ المعرفة على القلوب ، والحياة على الأبدان ، والأموال على الأشخاص ، ضروري في مقصود الشرائع كلها ، وهذه ثلاثة أمور لا يتصور أن يختلف فيها الملل . فلا يجوز أن الله تعالى يبعث بياً يريد بيته إصلاحخلق في دينهم ودنياهم ، ثم يأمرهم بما ينفعهم عن معرفه ومعرفة رسله ، أو يأمرهم بإهلاك النفوس وإهلاك الأموال . فحصل من هذا أن الكبار على ثلاث مراتب .

(٢١) الداريات : ٥٦  
(٢٢) حديث الدنيا مزيفة الآخرة : لم أجده بهذا النقطة مرفوعاً وروى العقيل في الصحفاء وأبو مكر بن إلال في مكارم الأخلاق من حديث طارق بن أشيم نعمت الدار الدنيا لمن تزود منها لآخرته الحديث :  
واسأده ضعيف .

فهذه الإطلاقات لا حرج فيها. وما نقل من ألفاظ الصحابة يتردد بين هذه الجهات، ولا يعد تزييلاً لها على هذا من هذه الاحتمالات. نعم من المهمات أن تعلم معنى قول الله تعالى ﴿إِنْ تَحْبِبُوا كَبَائِرَ مَا تُثْفُونَ عَنْهُ لَكُفْرٌ عَنْكُمْ سِيَّارَكُمْ﴾<sup>(٢٦)</sup> وقول رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «الصَّلَاةُ كَفَارَاتٌ لِمَا يَنْهَى إِلَّا الْكَبَائِرُ» فإن هذا إثبات حكم الكبائر.

## تحديد الغرالي في الفرق بين الصغيرة والكبيرة

والحق في ذلك أن الذنوب منقسمة في نظر الشرع إلى ما يعلم استعظامه إياها . وإلى ما يعلم أنها معدودة في الصغار ، وإلى ما يشك فيه فلا يدرى حكمه : فالظاهر في معرفة حد حاضر ، أو عدد جامع مانع ، طلب لما لا يمكن . فإن ذلك لا يمكن إلا بالسماع من رسول الله ﷺ ، لأن يقول إن أردت بالكبار عشرًا ، أو خمساً ، ويفصلها ، فإن لم يرد هذا ، بل ورد في بعض الألفاظ<sup>(٦٩)</sup> ثلاثة من الكبار ، وفي بعضها<sup>(٧٠)</sup> سبع من الكبار . ثم ورد أن السبعين بالسبة الواحدة من الكبار ، وهو خارج عن السبع والثلاث ، علم أنه لم يقصد به العدد بما يحصر . فكيف يطعن في عدد ما لم يعده الشرع ! وربما قصد الشرع إيمانه ليكون العباد منه على وجل ، كما أبهم ليلة القدر لعظم جد الناس في طلبها . نعم لنا سبيل كل يمكنا أن نعرف به أجناس الكبار وأنواعها

٣٨) النساء :

(٦٩) حديث ثلاث من الكبار : الشیخان من حديث أبی بکرة لا ينکم بأکبر الكبار ثلاثة -  
الحادیث : وقد تقدم .

(٧٠) حديث سبع من الكبار : طبع في الأوسط من حديث أبي سعيد الكبار سبع وقد تقدم وأي الكبار من حديث عبد الله بن عمر من صل الصنوات الحسن واجتب الكبار - الحديث : ثم عدهن سبعاً وتقديم عن الصحيحين حديث أبي هريرة احتجت السبع المبقيات .

## الزنا واللواء

ويقع في هذه الرتبة تحرم الزنا واللواء ، لأنَّهُ واجتمع الناس على الاكتفاء بالذكور في قضاء الشهوات انقطع النسل ، ونفع الموجود قريب من قطع الوجود . وأما الزنا فإنه لا ينفع أصل الوجود ، ولكن يشوش الانساب . ويبطل التوارث والتناصر وجملة من الأمور التي لا ينتظم العيش إلا بها . بل كيف يتم النظام مع إباحة الزنا ، ولا ينتظم أمواله؟ لم يتميز الفحل منها بإناث يختص بها عن سائر الفحول ولذلك لا يضر أن يكون الزنا مباحاً في أصل شرع قصد به الإصلاح . وينبغي أن يكره الزنا في الرتبة دون القتل ، لأنه ليس ينفع دوام الوجود ، ولا يمنع أصله . ولكنه ينفع تمييز الأنساب ويحرك من الأنساب ما يكاد يفاض إلى التقاتل . وينبغي أن يكون أشد من اللواء ، لأن الشهوة داعية إليه من الجنابين ، فيه وقوعه ، وبعده أثر الضرر بكثرة .

## المرتبة الثالثة من الكبائر (ما يتعلق بالأموال)

المرتبة الثالثة : الأموال . فإنها معايش الخلق ، فلا يجوز تسلط الناس على تناولها كيف شاءوا ، حتى بالاستيلاء والسرقة وغيرها . بل ينبغي أن تحفظ لباقيها النفوس . إلا أن الأموال إذا أخذت أمكن استردادها ، وإن أكلت أو أمكن تغريها . فليس يعظم الأمر فيها نعم : إذا جرى تناولها بطريق يسر التدارك له ؛ فينبغي أن يكون ذلك من الكبائر وذلك بأربع طرق :

### السرقة :

· أحدها : الخفية ، وهي السرقة . فإنه إذا لم يطلع عليه غالباً كيف يدارك ؟

## المرتبة الأولى من الكبائر (الكفر)

الأولى : ما يمنع من معرفة الله تعالى ومعرفة رسleه ، وهو الكفر . فلا كبيرة فوق الكفر . إذا الحجاب بين الله وبين العبد هو الجهل . والوسيلة المقربة له إليه وهو العلم والمعرفة وقربه بقدر معرفته ، وبعده بقدر جهله . ويظل الجهل الذي يسمى كفراً ، الأمان من مكر الله ، والقطوط من رحمته . فإن هذا أيضاً عين الجهل . فمن عرف الله لم يتصور أن يكون آمناً ، ولا أن يكون آمناً . ويظل هذه الرتبة البدع كلها ، المتعلقة بذات الله ، وصفاته ، وأفعاله . وبعضاً أشد من بعض . وتفاوتها على حسب تفاوت الجهل بها ، وعلى حسب تعلقها بذات الله سبحانه ، وبأفعاله ، وشرائعه ، وبأوامره ، ونواهيه ومراتب ذلك لا تتحصر وهي تقسم إلى ما يعلم أنها داخلة تحت ذكر الكبائر المذكورة في القرآن وإلى ما يعلم أنه لا يدخل ؛ وإلى ما يشتبه فيه . وطلب دفع الشك في القسم المتوسط طمع في غير مطعم .

## المرتبة الثانية من الكبائر (القتل) ما يتعلق بالنفوس

المرتبة الثانية : النفوس . إذ يقائها وحفظها تدوم الحياة ، وتحصل المعرفة بالله . قتل النفس لا محالة من الكبائر ، وإن كان دون الكفر . لأن ذلك يصدم عين المقصود ، وهذا يصدم وسيلة المقصود . إذ حياة الدنيا لا ترداد إلا للآخرة ، والتوصل إليها بمعرفة الله تعالى .

### قطع الأطراف

ويظل هذه الكبيرة قطع الأطراف . وكل ما يفاض إلى أهلاك ، حتى الضرب . وبعضاً أكبر من بعض .

لا يجوز اختلاف الشرع فيه ليكون ضرورياً في الدين .  
في gritty ما ذكره أبو طالب المكي في القذف ، الشرب ، والحر ، والغمر  
من الزحف ، وعقوق الوالدين .

### شرب الخمر :

أما الشرب لما يزيل العقل ، فهو جدير بأن يَنْهَى من الكبائر . وقد دل عليه تشديدات الشرع وطريق النظر أيضاً . لأن أهل محظوظ ، كما أن النفس محظوظة بل لا خير في النفس دون العقل . فإذا زال عقل من الكبائر . ولكن هذا لا يجري في قطرة من الخمر ، فلا شك في أنه لو سُرِب ماء فيه قصرة من الخمر لم يكن ذلك كبيرة . وإنما هو شرب ماء خمر . والقطرة وحدها في محل الشك . وإن حجابة الشرع الحد به على تعظيم الماء ، فبعد ذلك من الكبائر بالشرع . وليس في قوة البشرية الوقوف على جميع أسرار الشرع فإن ثبت اجماع في أنه كبيرة وجب الاتباع ، وإن لا فللتوافق فيه مجال .

## القذف:

وأما القذف فليس فيه إلا تناول الأعراض . والأعراض دون الأموال في الريبة . ولتناولها مراتب . وأعظمها التناول بالقذف ، بالإضافة إلى فاحشة الزنا ، وقد عظم الشرع أمره . وأظن ظنا غالباً أن الصحابة كانوا يعدون كل ما يجرب به الحد كبيرة ، فهو بهذا الاعتبار لا تكرهه اللسوات الخمس ، وهو الذى نريده بالكبيرة الآن . ولكن من حيث أنه جائز أن تختلف فيه الشائع ، فالقياس بمجرده لا يدل على كبره وعظمته . بل كان يجوز أن يرد الشرع بأن العدل الواحد إذا رأى إنساناً مزيفاً ، قله أن يشهد ، وبمقد المشهود عليه بمجرد شهادته . فإن لم تقبل شهادته فمحده ليس ضرورياً في مصالح الدنيا ، وإن كان على الجملة من المصالح الظاهرة الواقعة في رتبة الحاجات . فإذاً هذا أيضاً يلحق بالكبائر في حق من عرف حكم الشرع . فاما من ظن أن له أن يشهد وحده ، أو ظن أنه يساعده على شهادة غيره ، فلا يتغى أن يجعل في حقه من الكبائر .

الثاني: أكل مال اليتيم. وهذا أيضاً من الخفية. وأعني به في حق الولي والقيمة، فإنه مؤمن فيه، وليس له حصم سوى البتيم، وهو صغير لا يعرفه، فمعظم الأمر فيه واجب، بخلاف الغصب فإنه ظاهر يعرف، وبخلاف الخيانة فالعدمة، فإن المدع خصم فيه يتصرف لنفسه.

### شهادة الزور:

الثالث: تقويتها بشهادة الزور.

## اليمين الغموض :

الرابع: أخذ الوديعة وغيرها باليدين العمومي (٧٣). فإن هذه طريقة لا يمكن فيها التدارك. ولا يجوز أن تختلف الشرائع في تحريمها أصلًا، وبعضها أشد من بعض، وكلها دون الرتبة الثانية المتعلقة بالتنفس.

وهذه الأربعة جديرة بأن تكون مراده بالكتاب؛ وإن لم يوجب الشرع الخد  
في بعضها ولكن أكثر الوعيد عليها، وعظم في مصالح الدنيا تأثيرها

## أكال الربا:

وأما أكل الربا . فليس فيه إلا أكل مال الغير بالتراضى ، مع الإخلال بشرط وضعه الشرع . ولا يبعد أن تختلف الشرائع في مثله . وإذا لم يجعل الغصب الذى هو أكل مال الغير بغير رضاه ، وبغير رضا الشرع من الكبائر ، فأكل الربا أكل برضاء المالك ، ولكن دون رضا الشرع . وإن عظم الشرع الربا بالزجر عنه فقد عظم أيضاً الظلم بالغصب وغيره وعظم الخيانة . والمصير إلى أن أكل دانى بالخيانة أو الغصب من الكبائر فيه نظر . وذلك واقع في مظنة الشك . وأكثر ميل العذر إلى أنه غير داخل ثمت الكبائر ، بل ينبغي أن تخصل الكبيرة بما

(٧٣) الغموس : الكاذبة التي تخمس صاحبها في الإثم ثم في النار .

## السحر :

وأما السحر ، فإن كان فيه كفر فكبيرة ، وإلا فعظيمه بحسبضرر الذي يتولد منه من هلاك نفس ، أو مرض ، أو غيره .

## الفرار من الزحف وعقوق الوالدين :

وأما الفرار من الزحف وعقوق الوالدين فهذا أيضاً ينبغي أن يكون من حيث القياس في محل التوقف . وإذا قطع بأن سب الناس بكل شيء سوى الزنا ، وضررهم ، والظلم لهم بغضب أموالهم ، وإخراجهم من مساكنهم وبلاهم وإحلالهم من أوطانهم ، ليس من الكبائر إذ لم ينفل ذلك في السبع عشرة كبيرة ، وهو أكبر ما قبل فيه ، فالتوقف في هذا أيضاً غير بعيد ، ولكن الحديث يدل على تسميه كبيرة فليتحقق بالكتاب .

إذا رجع حاصل الأمر إلى أنها نعنى بالكبيرة ما لا تكره الصلوات الخمس بحكم الشرع وذلك مما انقسم إلى ما علم أنه لا تكره قطعاً ، وإلى ما ينبغي أن تكره ، وإلى ما يتوقف فيه والتوقف فيه بعضه مظنون للتفى والإبات ، وبعضه مشكوك فيه ، وهو شك لا يزيله إلا نص كتاب أو سنة . وإذا لا مطعم فيه ، فطلب رفع الشك فيه حال .

فإن قلت : فهذا إقامة برهان على استحالة معرفة حدتها . فكيف يرد الشرع بما يستحيل معرفة حده .

فأعلم أن كل ما لا يتعلق به حكم في الدنيا فيجوز أن ينطوي إليه الإبهام ، لأن دار التكليف هي دار الدنيا . والكبيرة على الخصوص لا حكم لها في الدنيا من حيث إنها كبيرة . بل كل موجبات الحدود معلومة بأسمائها ، كالسرقة والزنا وغيرها . ولأنها حكم الكبيرة أن الصلوات الخمس لا تكرهها . وهذا أمر يتعلق بالآخرة ، والإبهام أثيق به حتى يكون الناس على وجل وحذر ، فلا يتجرعون على الصغار اعتقاداً على الصلوات الخمس وكذلك اجتناب الكبائر يكفر الصغار بمحض قوله تعالى **إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ تُكْفَرُ عَنْكُمْ**

سِيَّاْتَكُمْ <sup>(٧٤)</sup> ولكن اجتناب الكبيرة إنما يكفر أصغرها إذا اجتنبها مع القدرة والإرادة . كمن يتمكن من امرأة ، ومن موقعتها ، فيكف نفسه عن الواقع ، فيقتصر على نظر أو لمس فإن مجاهدة نفسه بالكل عن الواقع ، أشد تأثيراً في توير قلبه من إقدامه على النظر في إظامه . فهو معنى تكفيه . فإن كان علينا ، أو لم يكن امتناعه إلا بالضرورة للعجز . أو كان قادراً ولكن استعن لخوف أمر آخر ، فهذا لا يصلح للتكفي أبداً وكل من لا يشتهي الخمر بطمعه ، ولو أبى له لما شربه ، فاجتاجه لا يكدر عنه الصغار التي هي من مقدماته ، كسماع الملاهي والأوتار . نعم : من شتهي الخمر وسماع الأوتار ، فيمسك نفسه بالمجاهدة عن الخمر ، وبطريقها في السماع ، فمجاهدته النفس بالكف ربما تمحو عن قلبه الظلمة التي ارتفعت إليه من معصية السماع .

فكل هذه أحكام أخرىوية ، ويجوز أن يبقى معها في محل الشك ، وتكون من المشابهات ، فلا يعرف تفصيلها إلا بالنص ، ولم يرد النص بعد ، ولا حد جامع ، بل ورد باللفاظ مختلفات . فقد روى أبو هريرة رضي الله عنه أنه قال : قال رسول الله عليه <sup>(٧٥)</sup> الصلاة إلى الصلاة كفارة ورمضان إلى رمضان كفارة إلخ <sup>(٧٦)</sup> كفارة إلا من ثالث إشراك بالله وترك السنة ونكففة قبل ما يخرج عليه السنة ؟ قيل الخروج عن الجماعة ، ونكففة أن يابع رجلاً ثم يخرج عليه بالسيف يقاتلها . فهذا وأمثاله من الألفاظ لا يحيط بالعدد كله ولا يدل على حد جامع ، فيبقى لا محالة مبهمأ .

فإن قلت الشهادة لا تقبل إلا من يجتب الكبائر ، والورع عن الصغار ليس شرطاً في قبول الشهادة ، وهذا من أحكام الدنيا ، فاعلم أنا لا شخص رد الشهادة بالكتاب . فلا خلاف في أن من يسمع الملاهي ، ويلبس الديباج ، ويشترب بخاتم الذهب ، ويشرب في أوان الذهب والفضة ، لا تقبل شهادته ، ولم

٣١) النساء : (٧٤) حديث الصلاة إلى الصلاة كفارة ورمضان إلى رمضان كفارة إلا من ثالث إشراك بالله وترك السنة (٧٥) ونكففة - الحديث : الحكم من حديث أبي هريرة بن مخوره وقال صحيح الاستاد .



### الفصل الثالث

## بيان كيفية توزع الدرجات والدركات في الآخرة على الحسنات والسيئات في الدنيا .

اعلم أن الدنيا من عالم الملك والشهادة . والآخرة من عالم الغيب والملائكة . وأعني بالدنيا حالتك قبل الموت ، وبالآخرة حالتك بعد الموت . فدنياك وآخرتك صفاتك وأحوالك يسمى القرب الداني منها دنيا ، والمتاخرة الآخرة . ونحن الآن نتكلّم من الدنيا في الآخرة فبنا الآن نتكلّم في الدنيا وهو عالم الملك ، وغرضنا شرح الآخرة وهي عالم اسكتوت .

ولا يتصور شرح عالم الملائكة في عالم الملك إلا بضرب الأمثل . ولذلك قال تعالى ﴿وَقَالَ لَهُمْ أَنَّكُلَّ أَمْثَالَ نَصْرَبَهُمْ لِلنَّاسِ وَمَا يَقْرَبُهُمْ إِلَّا مَا عَلِمُوا﴾<sup>(٧٦)</sup> وهذا لأن عالم الملك نوم بالإضافة إلى عالم الملائكة . ولذلك قال عليه السلام ﴿نَّا مُنْذَنُ نَوْمًا فَإِذَا مَاتُوا تَبَهَّوْا﴾<sup>(٧٧)</sup> وما يمكّن في يقظة لا يمكّن لك في النوم ، إلا الأمثل المخصوصية إلى التعبير ، فكذلك ما يمكّن في يقظة الآخرة لا يمكّن في نوم الدنيا إلا في كثرة الأمثل ، وأعني بكثرة الأمثل ما تعرّفه من علم التعبير . ويكفيك منه إن كنت فطنًا ثلاثة أمثلة . قد جاء رجل إلى ابن سيرين فقال : رأيت كأن في يدي خاتماً أحمر به أقواء لرجال وفروج النساء . فقال إنك مؤذن تؤذن في رمضان قبل طلوع الفجر . قال صدق . وجاء رجل آخر فقال : رأيت كأنني أصب الزيتون في الزيتون . فقال إن كان تحتك جارية اشتريتها ففتش عن حاتها ، فإنها أملك سبّت في صدرك ، لأن الزيتون أصل

(٧٦) العنكبوت : ٤٣ .

(٧٧) حديث الناس نعيم فإذا ماتوا انتبهوا : لم أحدهم مرفوعاً وإنما يجري إلى عل بن أبي طالب .

يندّه أحد إلى أن هذه الأمور من الكبائر . وقال الشافعى رضى الله عنه : إذا شرب الحنفى البيذ حدّته ، ولم أرد شهادته . فقد جعله كبيرة يما يحاب الحد ، ولم يرد به الشهادة . فدلّ على أن الشهادة نفياً وإثباتاً لا تدور على الصغار والكبائر بل كل الذنوب تقدح في العدالة ، إلا ما لا يخوّل الإنسان عنه غالباً بضرورة مجاز العادات ، كالغيبة ، والتجسس ، وسوء الظن ، والكذب في بعض الأقوال ، وسماع الغيبة ، وترك الأمر بالمعروف والبيه عن الشكر ، وأكل الشهاب ، وسب الولد والغلام ، وضربيهما بحكم الغضب زالداً على المصلحة ، وإكرام السلاطين الظالمين ، ومصادقة الفجّار ، والتوكّال عن تعلم الأهل والولد جميع ما يحتاجون إليه من أمر الدين . فهذه ذنوب لا يتصور أن ينفك الشاهد عن قليلها أو كثيرها إلا بأن يتعزل الناس ، وبتجدد لأمور الآخرة ، ومجاهد نفسه مدة بحيث يبقى على سنته مع المخالطة بعد ذلك . ولو لم يقل إلا قول مثله لعز وجوده ، وبطلت الأحكام . والتيارات . وليس ليس الحرير ، وسماع الملاهي ، واللّعب بالرّد ، ومجاالت أهل الشرب في وقت الشرب ؛ والخلوة بالآجنبيات ، وأمثال هذه الصغار من هذا القبيل . فإلى مثل هذا المنهاج ينبغي أن ينظر في قول الشهادة وردها ، لا إلى الكبيرة والصغيرة .

ثم آحاد هذه الصغار التي لا ترد الشهادة بها لو واظب عليها لأثر في رد الشهادة . كمن اخند الغيبة وتلّب الناس عادة . وكذلك مجالسة الفجّار ومصادقهم . والصغيرة تكرر بالمواطبة ، كما أن المباح يصغر صغرها بالمواطبة كاللّعب بالشطرنج ، والتّرم بالفناء على الدوام وغيره . فهذا بيان حكم الصغار والكبائر .



الزبـت . فهو بـرـدـا إلى الأصل . فـنـظـرـ فـإـذـا جـارـيـهـ كـانـ أـمـهـ ، وـقـدـ سـبـتـ فـصـغـرـهـ . وـقـالـ لـهـ آخـرـ : رـأـيـتـ كـأـنـ أـقـلـ الدـرـ فـأـعـنـ الـخـاتـمـ . فـقـالـ إـنـكـ تـعـلـمـ الـحـكـمـ غـيـرـ أـهـلـهـ ، فـكـانـ كـاـنـ .

وـالـتـعـبـيرـ مـنـ أـوـلـهـ إـلـىـ آخـرـهـ أـمـثـالـ تـعـرـفـكـ طـرـيـقـ ضـرـبـ الـأـمـثـالـ . وـإـنـماـ نـعـنـيـ بالـمـثـلـ أـدـاءـ الـعـنـيـ فـصـورـةـ إـنـ نـظـرـ إـلـىـ مـعـنـاهـ وـجـدـ صـادـقـاـ . وـإـنـ نـظـرـ إـلـىـ صـورـتـهـ وـجـدـهـ كـاذـبـاـ . فـالـمـلـذـنـ إـنـ نـظـرـ إـلـىـ صـورـةـ الـخـاتـمـ . وـالـخـاتـمـ بـهـ عـلـىـ الـفـرـوـجـ رـآـهـ كـاذـبـاـ ، فـإـنـهـ لـمـ يـخـتمـ بـهـ قـطـ . وـإـنـ نـظـرـ إـلـىـ مـعـنـاهـ وـجـدـ صـادـقـاـ ، إـذـ صـدـرـ مـنـهـ رـوـحـ الـخـاتـمـ ، وـمـعـنـاهـ ، وـهـوـ الـمـنـعـ الـذـيـ يـرـادـ الـخـاتـمـ لـهـ . وـلـيـسـ لـلـأـنـيـاءـ أـنـ يـتـكـلـمـوـاـ مـعـ الـخـلـقـ إـلـاـ بـضـرـبـ الـأـمـثـالـ ، لـأـنـهـ كـلـفـوـاـ أـنـ يـكـلـمـوـاـ النـاسـ عـلـىـ قـرـ عـقـوـهـ ، وـقـدـ عـقـوـهـمـ أـنـهـمـ فـيـ النـوـمـ ، وـالـنـاـمـ لـاـ يـكـشـفـ لـهـ عـنـ شـيـءـ إـلـاـ يـمـثـلـ ، فـإـذـ مـاتـوـاـ اـنـتـهـيـاـ وـعـرـفـوـاـ أـنـ الـمـلـلـ صـادـقـ . وـلـذـلـكـ قـالـ عـلـيـهـ (٧٨) : « قـلـبـ الـمـؤـمـنـ بـيـنـ أـصـبـعـيـنـ مـنـ أـصـبـعـيـنـ الرـحـمـنـ » وـهـوـ مـنـ الـمـثـالـ الـذـيـ لـاـ يـعـقـلـهـ إـلـاـ الـعـالـمـوـنـ . فـأـنـماـ الـجـاهـلـ فـلـاـ يـجـاـزـ قـدـرـهـ ظـاهـرـ الـمـثـالـ ، جـلـهـلـهـ بـالـتـفـسـيرـ الـذـيـ يـسـمـيـ تـأـوـيـلـاـ ، كـمـ يـسـيـ تـفـسـيرـ مـاـ يـرـىـ مـنـ الـأـمـثـالـ فـيـ النـوـمـ تـعـبـيرـاـ ، فـيـشـتـ لـهـ تـعـالـيـ يـدـاـ وـأـصـبـعـاـ ، تـعـالـيـ اللـهـ عـنـ قـوـلـهـ عـلـوـاـ كـبـيـرـاـ .

وـكـذـلـكـ فـقـوـلـهـ عـلـيـهـ (٧٩) : « إـنـ اللـهـ خـلـقـ آدـمـ عـلـىـ صـورـيـهـ » فـإـنـهـ لـاـ يـفـهـمـ مـنـ الـصـورـةـ إـلـاـ الـلـوـنـ وـالـشـكـلـ وـالـهـيـةـ ، فـيـشـتـ اللـهـ تـعـالـيـ مـثـلـ ذـلـكـ تـعـالـيـ اللـهـ عـنـ قـوـلـهـ عـلـوـاـ كـبـيـرـاـ .

وـمـنـ هـنـاـ زـلـ مـنـ زـلـ فـيـ صـفـاتـ إـلـهـيـةـ ، حـتـىـ فـيـ الـكـلـامـ ، وـجـلـعـوـهـ صـوـتاـ وـحـرـقـاـ إـلـىـ غـيـرـ ذـلـكـ مـنـ الصـفـاتـ ، وـالـقـوـلـ فـيـهـ يـطـوـلـ . وـكـذـلـكـ قـدـ يـرـدـ فـيـ أـمـرـ الـآـخـرـةـ ضـرـبـ أـمـثـالـ يـكـذـبـ بـهـ الـمـلـحـدـ ، بـجـمـودـ نـظـرـهـ عـلـىـ ظـاهـرـ الـمـثـالـ وـتـنـاقـصـهـ عـنـدـهـ كـقـوـلـهـ عـلـيـهـ (٨٠) : « يـرـوـىـ بـالـمـؤـتـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ فـيـ

(٧٨) حـدـيـثـ قـلـبـ الـمـؤـمـنـ بـيـنـ أـصـبـعـيـنـ مـنـ أـصـبـعـيـنـ الرـحـمـنـ : تـقـدـمـ .

(٧٩) حـدـيـثـ أـنـ اللـهـ خـلـقـ آدـمـ عـلـىـ صـورـتـهـ : تـقـدـمـ .

(٨٠) حـدـيـثـ يـرـوـىـ بـالـمـؤـتـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ فـيـ صـورـةـ كـيـشـ أـمـلـحـ فـيـذـبـعـ : مـنـقـ عـلـيـهـ مـنـ حـدـيـثـ أـنـ سـعـيدـ .

صـورـةـ كـيـشـ أـمـلـحـ فـيـذـبـعـ ، فـيـشـرـ الـلـمـجـدـ الـأـحـقـ وـيـكـذـبـ ، وـيـسـتـدـلـ بـهـ عـلـىـ كـذـبـ الـأـبـيـاءـ وـيـقـولـ : يـاـ سـبـحـ اللـهـ : الـمـوـتـ عـرـضـ ، وـالـكـيـشـ جـسـمـ ، فـكـيـفـ يـنـقـلـ الـعـرـضـ جـسـمـاـ هـلـ هـذـاـ إـلـاـ مـحـالـ ! وـلـكـنـ اللـهـ تـعـالـيـ عـزـلـ هـؤـلـاءـ الـحـقـمـيـ عنـ مـعـرـفـةـ أـسـرـارـهـ فـقـالـ (٨١) وـمـاـ يـقـلـلـهـ إـلـاـ الـعـالـمـوـنـ (٨١) وـلـاـ يـدـرـىـ الـمـسـكـيـنـ أـنـ مـنـ قـالـ : رـأـيـتـ فـيـ مـنـامـ أـنـهـ جـيـءـ بـكـيـشـ ، وـقـلـ هـذـاـ هـوـ الـوـبـاءـ الـذـيـ فـيـ الـبـلـدـ ، وـذـبـعـ ، فـقـالـ الـمـعـبـرـ : صـدـقـ ، وـالـأـمـرـ كـاـرـأـيـتـ ، وـهـذـاـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـ هـذـاـ الـوـبـاءـ يـنـقـطـعـ وـلـاـ يـعـودـ قـطـ ، لـأـنـ الـمـذـبـحـ وـقـعـ لـيـأـسـ مـنـهـ ، فـإـذـنـ الـمـعـبـرـ صـادـقـ فـيـ تـصـدـيقـهـ ، وـهـوـ صـالـقـ فـيـ رـوـيـتـهـ . وـتـرـجـعـ حـقـيـقـةـ ذـلـكـ إـلـىـ أـنـ الـمـوـكـلـ بـالـرـوـيـاـ ، وـهـوـ الـذـيـ يـطـلـعـ الـأـرـوـاحـ عـنـ النـوـمـ عـلـىـ مـاـ الـلـوـحـ الـمـحـفـظـ ، عـرـفـهـ مـاـ فـيـ الـلـوـحـ الـمـحـفـظـ بـمـثـالـ ضـرـبـهـ لـهـ لـأـنـ النـاـمـ إـنـماـ يـحـمـلـ الـمـثـالـ . فـكـانـ مـثـالـهـ صـادـقـ ، وـكـانـ مـعـنـاهـ صـحـيـحـاـ .

فـالـرـسـلـ أـيـضـاـ يـكـلـمـوـنـ النـاسـ فـيـ الـدـنـيـاـ ، وـهـيـ بـالـإـضـافـةـ إـلـىـ الـآـخـرـةـ نـوـمـ ، فـيـوـصـلـوـنـ الـمـعـانـيـ إـلـىـ أـفـهـامـهـمـ بـالـأـمـثـالـ ، حـكـمـةـ مـنـ اللـهـ ، وـلـطـفـأـ بـعـيـادـهـ ، وـتـسـيـرـاـ إـلـاـ دـرـاكـ مـاـ يـعـجـزـوـنـ عـنـ إـدـرـاكـهـ دـوـنـ ضـرـبـ الـمـثـالـ . فـقـولـهـ يـرـوـىـ بـالـمـوـتـ فـيـ صـورـةـ كـيـشـ أـمـلـحـ ، مـثـالـ ضـرـبـهـ لـيـوـصـلـ إـلـىـ الـأـفـهـامـ حـصـولـ لـيـأـسـ مـنـ الـمـوـتـ ، وـقـدـ جـبـلـتـ الـقـلـوبـ عـلـىـ الـتـأـثـرـ بـالـأـمـثـالـ ، وـثـبـوتـ الـمـعـانـيـ فـيـهـ بـوـاسـطـتـهـ . وـلـذـلـكـ عـبـرـ

الـقـرـآنـ بـقـوـلـهـ (كـيـشـ فـيـكـيـونـ) (٨٢) عـنـ نـهـاـيـةـ الـقـنـدـرـ ، وـعـبـرـ عـلـيـهـ (٨٣) الـمـؤـمـنـ بـيـنـ أـصـبـعـيـنـ مـنـ أـصـبـعـيـنـ الرـحـمـنـ (٨٤) عـنـ سـرـعـةـ الـتـقـلـبـ وـقـدـ أـشـرـنـاـ إـلـىـ حـكـمـةـ ذـلـكـ فـيـ كـتـابـ قـوـاـدـ العـقـادـ مـنـ رـبـ الـعـبـادـاتـ ، فـلـتـرـجـعـ الـآنـ إـلـىـ الـغـرـضـ

(٨١) الـمـنـكـوـتـ : ٤٣ .  
(٨٢) يـسـ : ٨٢ .

ينقسمون إلى من يعذب قليلاً، وإلى من يعذب ألف سنة إلى سبعة آلاف سنة، وذلك آخر من يخرج من النار كأو ورد في الآخر<sup>(٨٣)</sup>. وكذلك الحالون الآيسون من رحمة الله تفاوت درجاتهم. وهذه الدرجات بحسب اختلاف الطاعات والمعاصي، فلذلك كثيرون توزيعها عليها

رتبة الحالكين :

الرتبة الأولى : وهي رتبة الحالكين . وتعنى بالحالكين الآيسين من رحمة الله تعالى ، إذ الذى قتله الملك في المثال الذى ضرره أليس من رضا الملك وإكرامه ، فلا تغفل عن معانى مثل . وهذه الدرجة لا تكون إلا للجادين والمعرضين ، المتجرددين للدنيا ، المكذبين بالله ورسنه وكتبه . فإن السعادة الأخرى في القرب من الله والنظر إلى وجهه ، وذلك لا ينال أصلاً إلا بالتعرف الشى يعبر عنها بالإيمان والصدق . والجادون هم منكرون . والمكذبون هم الآيسون من رحمة الله تعالى أبد الآباد ، وهم الذين يكذبون رب العالمين ، وأئبياته المرسلين ، إيمانهم عن ربهم يومئذ محجوبون لامالة ، وكل محجوب عن محبوبه فمحول بينه وبين ما يشتهي لا محالة . فهو لا محالة يكون محرقاً نار جهنم بنار الفراق . ولذلك قال العارفون : ليس خوفنا من نار جهنم ، ولا رجاؤنا للحور العين ، وإنما مطلبنا اللقاء ، ومهبنا من الحجج فقط ، وقالوا : من يعبد الله بعوض فهو لئيم ، كأن يعده لطلب جنته . أو لحوف ناره بل العارف يعيده لذاته ، فلا يطلب إلا ذاته فقط . فاما الحور العين والغواكه ، فقد لا يشتهيها . وأما النار ، فقد لا يتقىها . إذ نار الفراق إذا استولت ربما غلت النار المحرقة للأجسام . فإن نار الفراق نار الله المروقة ، التي تعلق على الأف�다 . ونار جهنم

(٨٣) حديث أن آخر من يخرج من النار يعذب سبعة آلاف سنة : البرمنى : الحكم في نوادر الأصول من حدث أى هريرة يستدلى به في حديث قال فيه وأطرب لهم مكانته على الدنيا من يوم علقت إلى يوم القيمة وذلك سبعة آلاف سنة .

الناس في الآخرة ينقسمون أصنافاً وتفاوت درجاتهم ودرجاتهم في السعادة والشقاوة تفاوتاً لا يدخل تحت الحصر ، كما تفاوتوا في السعادة الدنيا وشقاوتها . ولا تفارق الآخرة في هذا المعنى أبنة . فإن مدبر الملك والملوك واحد لا شريك له ، وستته الصادرة عن إرادته الأزلية مطردة لا تديل لها ، إلا أنا إن عجزنا عن إحصاء أحد الدرجات ، فلا نعجز عن إحصاء الأجناس فنقول :

## أقسام الناس في الآخرة

الناس ينقسمون في الآخرة بالضرورة إلى أربعة أقسام : حالكين ، ومعدين . وناجين وفائزين . ومثاله في الدنيا أن يستولى ملك من الملوك على إقليم ، فيقتل بعضهم فهم الحالكين ويعذب بعضهم مدة ولا يقتتلهم فهم المعدون ، وبخلي بعضهم فهم الناجون ، وبخلع على بعضهم فهم الفائزون . فإن كان الملك عادلاً ، لم يقسمهم كذلك إلا باستحقاق ، فلا يقتل إلا جاحداً لاستحقاق الملك ؛ معانداً له في أصل الدولة . ولا يعذب إلا من قصر في خدمته مع الاعتراف بملكه وعلو درجه . ولا يخل إلا معترفاً له برتبة الملك ، لكنه لم يقصر في عذبه ولم يخدم ليخلع عليه . ولا يخلع إلا على من أبلى عمره في الخدمة والنصرة ، ثم يبغى أن تكون حلم الفائزين متفاوتة الدرجات بحسب درجاتهم في الخدمة ، وإهلاك الحالكين إما تحقيقاً بحر الرقبة ، أو تكليلاً بالمثلة ، بحسب درجاتهم في المعاندة ، وتعذيب المعدين في الخفة ، والشدة ، وطول المدة وقصرها ، وانحدار أنواعها واحتلافيها ، بحسب درجات تقصيرهم .

فتقسم كل رتبة من هذه الرتب إلى درجات لا تختص ولا تتحصر . فلذلك فافهم أن الناس في الآخرة هكذا يتفاوتون . فمن هالك ، ومن معدب مدة ، ومن ناج يخل في دار السلام . ومن فائز والفائزون ينقسمون إلى من يخلون في جنات عدن ، أو جنات المأوى أو جنات الفردوس . والمعديون

لا شغل لها إلا مع الأجسام ، وألم الأجسام يستحق مع ألم الفؤاد ، ولذلك  
قيل :

وفي قواد الحب نار جوى أحمر نار الجميع أبداها

ولا ينفي أن تذكر هذا في عالم الآخرة ، إذ له نظير مشاهد في عالم الدنيا ،  
فقد روى من غالب عليه الوجد فغدا على النار ، وعلى أصول القصب الجارحة  
للقدم ، وهو لا يحس به لفروط غلبة ما في قلبه . وترى الغضبان يستولى عليه  
الغضب في القتال ، فتصبب جراحات وهو لا يشعر بها في الحال ، لأن الغضب  
نار في القلب . قال رسول الله ﷺ (٨٤) «الغضب قطعة من النار» واحتراق  
الفؤاد أشد من احتراق الأجسام ، والأشد يطال الإحساس بالأضعف كأداء ،  
فليس أهلاك من النار والسيف ، إلا من حيث إنه يفرق بين جرأين . يرتبط  
أحدهما بالآخر برابطة التأليف الممكنا في الأجسام . فالذى يفرق بين القلب  
 وبين محبوبه الذى يرتبط به برابطة تأليف أشد إحكاما من تأليف الأجسام ،  
 فهو أشد إيلاما إن كانت من أرباب البصائر وأرباب القلوب . ولا يبعد أن  
لا يدرك من لا قلب له شدة هذا الألم ، ويستحقره بالإضافة إلى ألم الجسم .  
فالصى لو خير بين ألم الحرمان عن الكراهة والصوجان . وبين ألم الحرمان عن  
رتبة السلطان ، لم يحس بألم الحرمان عن رتبة السلطان أصلا ، ولم يعد ذلك  
أبدا ، وقال . العدو في الميدان مع الصوجان ، أحب إلى من ألف سرير للسلطان  
مع الجلوس عليه . بل من تغليه شهوة البطن ، لو خير بين المفrise والخلوة ،  
 وبين فعل جميل يقهر به الأعداء ، ويفرح به الأصدقاء ، لآثار المفrise  
والخلوة .

وهذا كله لفقد المعنى الذى بوجوده يصير الجاه محبوبا ، ووجود المعنى  
الذى بوجوده يصير الطعام لذينا . وذلك لمن استرقته صفات الباهم والسبع ،  
ولم تظهر فيه صفات الملائكة التى لا يناسبها ولا يتلذذها إلا القرب من رب  
العالمين ، ولا يئلها إلا بعد والمحاجب . وكما لا يكون النون إلا في اللسان ،

(٨٤) حديث الغضب قطعة من النار : الترمذى من حديث أى سعيد نحوه وقد تقدم .

والسمع إلا في الآذان ، فلا تكون هذه الصفة إلا في القلب . فمن لا قلب له  
ليس له هذا الحس ، كمن لا سمع له ولا بصر . ليس له لذة الأخذ ، وحسن  
الصور والألوان . وليس لكل إنسان قلب . وإن كان ما صر قوله تعالى ﴿إِنَّ  
فِي ذَلِكَ لَذَكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ﴾<sup>(٨٥)</sup> فمح من لم يذكر بالقرآن ملسا  
من القلب . ولست أعني بالقلب هنا الذى تسمى عظام الصدر ، بل أعني به  
السر الذى هو من عالم الامر . وهو اللحم الذى هو من عالم الخلق عرشه ،  
والصدر كرسيه ، وسائر الأعضاء عالمه ومملكته . والله الخلق والأمر جهبا .  
ولكن ذلك السر الذى قال الله تعالى فيه ﴿فَلِلرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي﴾<sup>(٨٦)</sup> هو  
الأمير والملك : لأن بين عالم الأمر وعالم الخلق نيا ، وعالم الأمر أمير على عالم  
الخلق وهو اللطيفة التى إذا صلحت صلح لما سائر الجسد ، من عرفها فقد  
عرف نفسه ومن عرف نفسه فقد عرف ربه

ومنذ ذلك يشم العبد مبادىء رواحى المعنى المطوى تحت قوله عليه عليه السلام «إنَّ  
الله خلق آدم على صُورَتِهِ ونظر بعين الرحمة لـ الحاملين له على ظاهر لفظه ،  
ولـ المتعسفين في طريق تأويله وإن كانت روحـ للحامـين على اللـفـظـ أـكـثـرـ منـ  
رـحـمـتـ لـ المـتـعـسـفـينـ فـ التـأـوـيلـ لـ أـنـ الرـحـمـةـ عـلـىـ قـدـرـ الـمـصـيـةـ ،ـ وـ مـصـيـةـ أـوـلـكـ  
أـكـثـرـ ،ـ إـنـ اـشـتـرـكـواـ فـ مـصـيـةـ الـحـرـمـانـ مـنـ حـيـثـةـ الـأـمـرـ .ـ فـ الـحـقـيقـةـ فـضـلـ اللهـ  
يـؤـتـهـ مـنـ يـشـاءـ ،ـ وـ اللهـ ذـوـ الـفـضـلـ الـعـظـيمـ .ـ وـ هـىـ حـكـمـتـ يـخـصـ بـهـ مـنـ يـشـاءـ ،ـ  
وـ مـنـ يـؤـتـ الـحـكـمـ فـقـدـ أـوـقـ خـيـراـ كـثـيرـاـ .ـ

ولنعد إلى الغرض ، فقد أرخينا الطول وطوتنا النفس ، في أمر هو أعلى من  
علوم المعاملات التى تقصدتها في هذا الكتاب . فقد ظهر أن رتبة أهلاك ليس  
إلا للجهال المكذبين ، وشهادة ذلك من كتاب الله ورسوله عليه السلام لا تدخل  
تحت الحصر ، فلذلك لم توردها .

الرتبة الثانية : رتبة المعذين . وهذه رتبة من تحلى بأصل الإيمان ، ولكن قصر  
في الوفاء ، فإن رأس الإيمان هو التوحيد ، وهو أن لا يعبد إلا الله . ومن

وإن الاختلاف بالشدة لا نهاية للأعلاه ، وأدناء العذيب بالمناقشة في الحساب ،  
كما أن الملك قد يعذب بعض المقصرين في الأعمال بالمناقشة في الحساب ؛ ثم  
يعفو . وقد يضرب بالسياط ، وقد يعذب به آخر من العذاب .

ويطرد إلى العذاب اختلاف ثالث في غر المدة والشدة ، وهو اختلاف الأنواع إذ ليس من يعذب بمصادرة المال فقط . كمن يعذب بأخذ المال ، وقتل الولد واستباحة الحريم ، وتعذيب الأقارب ، وأضراب ، وقطع اللسان ، واليد ، والأنف ، والأذن وغيرها . فهذه الاختلافات تتم في عذاب الآخرة ، دل عليها قواعد الشرع . وهي بحسب اختلاف قوة الإيمان وضعفه ، وكثرة الطاعات وقلتها ، وكثرة السيئات وقلتها .

أما شدة العذاب فشدة قبح السيئات وكثتها . وأما كثثرته فبكتيرتها . وأما اختلاف أنواعه فباختلاف أنواع السيئات . ود انكشف هذا لأرباب القلوب مع شواهد القرآن ببور الإيمان ، وهو المعنى قوله تعالى ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْعَيْدِ﴾<sup>(١)</sup> وبقوله تعالى ﴿الَّيْلَمَ تَجْزِي كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسْبَتْ﴾<sup>(٢)</sup> وبقوله تعالى ﴿وَإِنَّ لَيْسَ لِلْأَنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى﴾<sup>(٣)</sup> وبقوله تعالى ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾<sup>(٤)</sup> إلى غير ذلك مما ورد في الكتاب والسنة ، من كون العقاب والثواب جزاء على الأعمال . وكل ذلك بعدل لا ظلم فيه . وجانب العفو والرحمة أرجح ، إذ قال تعالى فيما أخبر عنه نبيا عليه ﴿سَبَقَتْ رَحْمَتِي غُصَّيْ﴾<sup>(٥)</sup> وقال تعالى ﴿وَإِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ مُضْعِفَةٌ وَلَيُؤْتَ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا﴾<sup>(٦)</sup> فإذاً هذه الأمور الكلية من ارتباط الدرجات والدركات بالمحسنات والسيئات ، معلومة بقواطع الشرع ونور المعرفة فاما التفصيل فلا يعرف إلا ظناً . ومستنده ظواهر الأخبار ونوع حدس يستمد من أنوار الاستبصار بغير الاعتبار .

٩٤) الزلزلة :

79: 17 (17) 80: 116 (83)

٤١- (٤١) سری: فصل: ٩١ (٩١) مسلم: غافر: مسلم من حدیث الی میریة.

٤٠ الساعي :

اتبع هواه فقد اخند إلهه ، فهو موحد بلسانه لا بالحقيقة . بل معنى قوله لا إله  
إلا الله ، معنى قوله تعالى ﴿ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ دَرْهُمٌ فِي حُوزِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾<sup>(٨٧)</sup> وهو  
أن نظر بالكلية غير الله ، ومعنى قوله تعالى ﴿ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ  
اسْتَقْنَعُوا ﴾<sup>(٨٨)</sup> ولما كان الصراط المستقيم الذي لا يكمل التوحيد إلا  
بالاستقامة عليه أدق من الشعر ، وأحد من السيف ، مثل الصراط الموصوف في  
الآخرة ، فلا ينفك بشر عن ميل عن الاستقامة ولو في أمر يسير ، إذ لا يخلو  
عن اتباع الموى ولو في فعل قليل ، وذلك قادح في كمال التوحيد ، يقدر ميله  
عن الصراط المستقيم . لذلك يقتضي لامالة نقصاناً في درجات القرب . ومع  
كل عصان ناران : نار الفراق لذلک الكمال الفائت بالعصان ، ونار جهنم كا  
وصفها القرآن . فيكون كل مائل عن الصراط المستقيم معدناً مرتين من  
وجهين ، ولكن شدة ذلك العذاب وخفته ، وتفاوته يحسب طول المدة ، إما  
يكون بسبب أمرين : أحدهما قوة الإيمان وضعفه ، والثانى كثرة اتباع الموى  
وقلة .

وإذ لا يخلو بشر في غالب الأمر عن واحد من الأمرين ، قال الله تعالى  
﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارْدَهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَّمًا مَفْصِلًا ثُمَّ نَجَّى الَّذِينَ أَفْعَوْا  
وَنَزَّلَ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِبِيلًا﴾<sup>(٨٩)</sup> ولذلك قال الخاقانون من السلف . إنما حنوفنا  
لأننا تيقنا أنا على النار واردون ، وشككنا في النجاة . ولما روى الحسن المخير  
الوارد<sup>(٩٠)</sup> فيمن يخرج من النار بعد ألف عام . وأنه ينادي يا حنان يا منان . قال  
الحسن : يا التي كنت ذلك الرجل .

واعلم أن في الأخبار ما يدل على أن آخر من يخرج من النار بعد سبعة  
آلاف سنة، وأن الاختلاف في المدة بين اللحظة وبين سبعة آلاف سنة، حتى  
قد يجوز بعضهم على النار كبرى خاطف، ولا يكون له فيها لبث . وبين سبعة  
آلاف سنة درجات مفاهمة، من اليوم، والأسبوع، والشهر، وسائر المدد .

٤١ (الأنعام) ٨٩ (فصلت) ٢٠ (٨٨) (مرجم: ٧١، ٧٢)

(٩) حدثت من يكثرون: إنَّه بعد ألف عامٍ وأنه ينادي بالجانبَيْنَ: أَهْدِنِي إِلَيْكُمْ فَلَمَّا سَمِعَ مِنْ رَوْاْيَةِ أَنَّى

هلال القضا عن أبيه : أبو هلال ضعيف : أصح هلال بن ميسون

توبه نصوحاً قبل قرب الأجل ، التحق بمن رتك . لأن الذائب من الذئب  
كم لا ذئب له والذئب المغول كالذئب ، توسيخ أصلأ .

وإن مات قبل التوبة ، فهذا أمر يخ perpetrare لموت ، إذ ربما يكون موته على  
الإصرار سبباً لتزوير إيمانه ، فيخدم له بـ . خاتمة ، لا سيما إذا كان إيمانه  
تقليدياً ، فإن التقليد وإن كان جزماً فهو ذل . لالخلال بأدبي شك وخيال .  
والعارف البصيري أبعد أن يخاف عليه سوء الحسنة .. كلاماً إن ماتا على الإيمان  
بعديان ، إلا أن يعفو الله ، عذاباً على عذاب رقشة في الحساب . وتكون كثرة  
العقاب من حيث المدح ، بحسب كثرة مد الإصرار . ومن حيث الشدة ،  
بحسب قبح الكبائر ومن حيث احتجاف مع ، بحسب احتجاف أصناف  
السيئات . وعند انتقاء مدة العذاب ، بن الله المقلدون في درجات  
 أصحاب اليمين ، والعارفون المستبصرون في سوء عذاب . ففي الخبر<sup>(٩٧)</sup> «ما تجده  
من يخرج من النار يعطي مثل الدنيا كلها عشرة أضعاف» فلا تظن أن المراد  
به تقديره بالمساحة لأطراف الأجسام كأن «بن فرسخ بفرسخين ، أو عشرة  
عشرين ، فإن هنا جهل بطريق حرب الأمان» . بل هنا كقول القائل : أخذ  
منه جهلاً وأعطاه عشرة أمثاله ، وكان الجهل ساوي عشرة دنانير ، فأعطاه مائة  
دينار . فإن لم يفهم من المثل إلا المثل في الوزن . والنفل ، فلا تكون مائة دينار لو  
وضعت في كفة الميزان ، والجمل في الكفة الأخرى ، عشر عشرة . بل هو  
موازنة معان الأجسام وأرواحها ، دون أنساخها وهياكلها ، فإن الجهل  
لا يقصد لثقله ، وطوله وعرضه ، ومساحته ، بل ملائته . فروحه المالية ،  
وجسمه اللحم والدم ، ومائة دينار عشرة أمثاله بالموازنة الروحانية ، لا بالموازنة  
الجسمانية . وهذا صادق عند من يعرف روح المالية من الذهب أو الفضة . بل  
لو أعطاه جوهرة وزنها مثلث ، وقيمتها مائة دينار ، وقال أعطيه عشرة أمثاله  
كان صادقاً . ولكن لا يدرك صدقه إلا جوهريون . فإن روح الجوهرية  
لا تدرك بمجرد البصر ، بل بفطنة أخرى يراء البصر . فلذلك يكذب به

(٩٧) حديث إن آخر من يخرج من النار يعطي مثل الدنيا كلها عشرة أضعاف : متفق عليه من حديث  
ابن مسعود .

تفقول كل من أحكام أصل الإيمان ، واجتب جميع الكبائر ، وأحسن جميع  
الفرائض ، أعني الأركان الخمسة ، ولم يكن منه إلا صغائر متفرقة لم يصر  
عليها ، فيشيء أن يكون عذابه المناقشة في الحساب فقط . فإنه إذا حوسب  
رجحت حسنته على سيئاته . إذ ورد في الأخبار أن الصلوات الخمس ،  
والجمعة وصوم رمضان ، كفارات لما ينهن . وكذلك اجتباب الكبائر بمحكم  
نص القرآن مكفر للصغرى . وأقل درجات التكبير أن يدفع العذاب إن لم يدفع  
الحساب . وكل من هذا حاله فقد ثقلت موازينه فيبلغ أن يكون بعد ظهور  
الرجحان في الميزان ، وبعد الفراغ من الحساب ، في عيادة راضية . نعم :  
التحقّق بأصحاب اليمين ، وبالقربين ، ونزوله في جنات عدن ، أو في الفردوس  
الأعلى ، وكذلك يتبع أصناف الإيمان ، لأن إيمان إيمان : تقليدي كإيمان  
العوام ، يصدقون بما يستمعون ويستمرون عليه ، وإيمان كشفي يحصل  
باتشراح الصدر بنور الله ، حتى يكتشف فيه الوجود كله على ما هو عليه  
فيضيّع أن الكل إلى الله مرجعه ومصيره ، إذ ليس في الوجود إلا الله تعالى  
وصفاته وأفعاله . فهذا الصنف هم المقربون النازلون في الفردوس الأعلى ، وهم  
على غاية القرب من الملا الأعلى ، وهو أيضاً على أصناف : فمنهم السابقون ،  
ومنهم من دونهم . وتفاوتهم بحسب تفاوت معرفتهم بالله تعالى : ودرجات  
العارفون في المعرفة بالله تعالى لا تحصر ، إذ الإحاطة بكله جلال الله غير  
ممكنة ، وبجر المعرفة ليس له ساحل وعمق ، وإنما يغوص فيه الغواصون بقدر  
قوتهم ، وبقدر ما سبق لهم من الله تعالى في الأزل . فالطريق إلى الله تعالى  
لا نهاية لمنازله فالسالكون سبيل الله لا نهاية لدرجاتهم .

وأما المؤمن إيماناً تقليدياً من أصحاب اليمين . ودرجته دون درجة  
القربين . وهو أيضاً على درجات : فالأعلى من درجات أصحاب اليمين تقارب  
رتبة الأدنى من درجات المقربين هذا حال من اجتباب كل الكبائر ، وأدلى  
الفرائض كلها . أعني الأركان الخمسة ، التي هي النطق بكلمة الشهادة  
باللسان ، والصلوة ، والزكاة ، والصوم ، والحج .

فاما من ارتكب كبيرة أو كبائر ، أو أهمل بعض أركان الإسلام . فإن تاب

قال<sup>(١٠١)</sup> «رَجَمَ اللَّهُ أَخِي مُوسَى لَقَدْ أَوْذَى بَأْكَلَرْ مِنْ هَذَا فَصِيرٍ» فإذا لاتخلو الأنبياء عن الابتلاء بالجاهلين، ولا تخلو الأولياء والعلماء عن الابتلاء بالجاهلين. ولذلك قلما ينفك الأولياء عن صرور من الإيذاء وأنواع البلاء، بالإخراج من البلاد، والسعادة بهم إلى السلام، والشهادة عليهم بالكفر والخروج عن الدين. وواجب أن يكون أهلاً المعرفة عند أهل الجهل من الكافرين، كما يجب أن يكون المعارض عن الجمْن الكبير جوهرة صغيرة عند الجاهلين من المذرين المضيئين.

إذا عرفت هذه الدقائق، فامن بقوله عليه السلام إنه يعطى آخر من يخرج من النار مثل الدنيا عشر مرات، وإياك أن تختصر بتصديرك على ما يدركك كالبصر والحواس فقط، فتكون حماراً بيرجان، لأن الحمار يشاركك في الحواس الخمس، وإنما أنت مفارق للحمار بسرّ إيهي، عرض على السموات، والأرض، والجهاز، فأين أن يحمله وأشغفنه، قادرك ما يخرج عن عالم الحواس الخمس، لا يصادف إلا في عالم ذلك السر الذي فارقت به الحمار وسائر البهائم. فمن ذهل عن ذلك، واعطله وأهله، وقع بدرجة البهائم، ولم يجاور الحسوسات فهو الذي أهلك نفسه بتعذيبها، ونسها بالإعراض عنها، فلا تكونوا كالذين نسوا الله، فأنسهم أنفسهم: فكل من لم يعرف إلا المدرك بالحواس فقد نسي الله إذ ليس ذات الله مدركًا في هذا العالم بالحواس الخمس.

وكل من نسي الله أنساه الله لا محالة نفسه، ونزل إلى بة البهائم، وترك الترق إلى الأفق الأعلى، وحان في الأمانة التي أودعه الله تعالى وأنعم عليه كافراً لأنعمه ومتعرضًا لقتمه. إلا أنه أسوأ حالاً من البهيمة، فإن البهيمة تخلص بالموت وأما هذا فعنه أمانه سترجع لا محالة إلى موتها، فإليه مرجع الأمانة ومصيرها: وتلك الأمانة كالشمس الزاهرة، وإنما هبطت إلى هذا القالب الفاني وغرت فيه، وستطلع هذه الشمس <sup>عند</sup> خراب هذا القالب من مغربها. وتعود إلى بارتها وحالفها، إما مظلمة منكفة وإما زاهرة مشرقة. والزاهرة المشرقة غير محجوبة عن حضرة الربوبية، والمظلمة أيضًا راجعة إلى الحضرة، إذ المرجع

(١٠١) حديث رسم الله أخي موسى لقد أودى بأكله من هذا فصير: البخاري من حديث ابن مسعود.

الصيء بيل القروي والبدوي، ويقول ما هذه الجوهرة إلا حجر وزنه مثقال، وزون الجمل ألف ألف مثقال، فقد كذب في قوله إن أعطيته عشرة أمثاله. والكاذب بالتحقيق هو الصيء ولكن لا سبيل إلى تحقيق ذلك عنده إلا بأن يتضرر به البلوغ والكمال، وأن يحصل في قلبه التور الذي يدرك به أرواح الجواهر وسائر الأموال، فعند ذلك يكتشف له الصدق. والعارف عاجز عن تفهم المقلد القاصر صدق رسول الله عليه السلام في هذه الموارنة إذ يقول عليه السلام<sup>(٩٨)</sup> «الْجَنَّةُ فِي السَّمَاوَاتِ» كما ورد في الأخبار، والسموات من الدنيا، فكيف يكون عشرة أمثال الدنيا في الدنيا ! وهذا كما يعجز البالغ عن تفهم الصيء تلك الموارنة. وكذلك تفهم البدوي .

وكأن الجوهرى مرحوم إذا بيل بالبدوى والقروى في تفهم تلك الموارنة، فالعارف مرحوم إذا بيل بالبليد الأبلة في تفهم هذه الموارنة. ولذلك قال عليه السلام<sup>(٩٩)</sup> «أَرْحَمُوا ثَلَاثَةَ عَالَمًا بِينَ الْجَهَنَّمَ وَغَنِيَّ قَوْمٌ أَفْقَرُ وَغَرِيْبٌ قَوْمٌ ذَلٌّ» والأبياء مرحومون بين الأمة بهذا السبب، ومقاساتهم لقصور عقول الأمة فتنة لهم، وامتحان، وابتلاء من الله وبلاء وكلهم سبق بتوكيه القضاء الأزلى، وهو المعنى بقوله عليه السلام<sup>(١٠٠)</sup> «الْبَلَاءُ مُؤْكَلٌ بِالْأَبِيَاءِ ثُمَّ الْأَمْمَلُ فَالْأَمْمَلُ» .

فلا تظنن أن البلاء بلاء أيبوب عليه السلام ، وهو الذي ينزل بالبدن ، فإن بلاء نوح عليه السلام أيضًا من البلاء العظيم ، إذ بيل مجاعة كان لا يزددهم دعاؤه إلى الله إلا فراراً، ولذلك لما تاذى رسول الله عليه السلام بكلام بعض الناس

(٩٨) حديث كون الجنّة في السموات: يخ من حديث أبي هريرة في أثناء حديث فيه فإذا سأله الله فأسأله الفردوس فإنه أوسط الجنّة وأعمل الجنّة وفوق عرش الرحمن.

(٩٩) حديث أرجموا ثلاثة عالماً بين الجهاد - الحديث: ابن حبان في الصنعاء من رواية عيسى بن طهمان عن أنس وعيسى ضعيف ورواه فيه من حديث ابن عباس إلا أنه قال عالم تلاعب به الصيام وفيه أبو الحجري وأسمه وهب بن وهب أحد الكاذبين .

(١٠٠) حديث البلاء وكل بالآباء ثم الأولياء ثم الأمثل: الترمذى وصححه السانى فى الكرى و ابن ماجه من حديث سعد بن أبي وقاص وقال قلت يا رسول الله أى الناس أشد بلاء ذكره دون ذكر الأولياء وللطهري من حديث فاطمة أشد الناس بلاء الآباء ثم الصالحون - الحديث .

هذا، وأخذ مال هذا، وضرب هذا فيكتفي من حسنته حتى لا تبقى له حسنة، فتقول الملائكة: يا ربنا هذا قد فنيت حسنته، وبقي طالبون كثير. فيقول الله تعالى: ألقوا من سبائككم على سبائكم، وصكوا له صكًا إلى النار. وكما يهلك هو بسيئة غيره بضرر القصاص. وكذلك ينجو المظلوم بخمسة الظلم، إذ ينقل إليه عوضًا عما فلنه. وقد يكى عن ابن الجلاء، أن بعض إخوانه اغتاهه، ثم أرسل إليه يتحله، فدعا: لا أفعل ليس في صحيحتي حسنة أفضل منها، فكيف أحوالها؟ وقال: وغیره: ذنوب إخوان من حساني، أريد أن أزيل بها صحيحتي.

فهذا ما أردنا أن نذكره من اختلاف العبد في المعاد في درجات السعادة والشقاوة. وكل ذلك حكم يظهر أسبابه، ياهي حكم الطيب على مريض بأنه يموت لا محالة ولا يقبل العلاج، وعلى يد آخر لأن عارضه تخفيف وعلاجه هين. فإن ذلك يصعب في أكمل الأحوال. ولكن قد تتحقق إلى المشرف على الخلاك نفسه من حيث لا يشم الطيب، وقد يساق إلى ذي العارض الخفيف أجله من حيث لا يطلع عليه. وذلك من أسرار الله تعالى الخفية في أرواح الأحياء، وغموض الأسباب التي رتبها مسبب الأسباب بقدر معلوم. إذ ليس في قوة البشر الوقوف على جهة، فكذلك النجاة والفوز في الآخرة كما أسباب خفية، ليس في قوة البشر الاطلاع عليها. يعبر عن ذلك السبب الخفي المفتش إلى النجاة بالعنف والرضا، وعما يفضي إلى الخلاك بالغضب والانتقام. ووراء ذلك سر المشيئة الإلهية الأزلية، التي لا يطلع الخلق عليها. فلذلك يجب علينا أن نحيّر العفو عن العاصي وإن كثرت سبائنه الظاهرة، والغضب على المطبع وإن كثرت صاعاته المظاهرة. فإن الاعتداد على التقوى، والتقوى في القلب، وهو أغمض من أن يطلع عليه صاحبه، فكيف غيره! ولكن قد انكشف لأرباب القلوب أنه لا غفر عن عبد إلا بسبب خفي فيه يقتضي العفو، ولا غضب إلا بسبب باطن يقتضي العبد عن الله تعالى. ولو لا ذلك لم يكن العفو والغضب جزاء على الأعمال والأوصاف، ولو لم يكن جزاء لم يكن عدلاً، ولو لم يكن عدلاً لم يصح قوله تعالى **﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ﴾**

والمصير للكل إلىه، إلا أنها ناكسة رأسها عن جهة أعلى علينا إلى جهة أسفل سافلين. ولذلك قال تعالى **﴿وَلَوْ تَرَى إِذَا أَسْجَرُمُونَ لَا كَسُوا رُءُوسِهِمْ عِنْهُ رَءُومِهِمْ﴾**<sup>(١٠٢)</sup> فيهن أنهم عند رؤهم إلا أنهم منكوسون، قد انقلب وجههم إلى أقصيهم وانكست رؤوسهم عن جهة فرق إلى جهة أسلف، وذلك حكم الله فيمن حرمته توفيقه، ولم يهده طريقه، فنعود بالله من الضلال، والتزول إلى منازل الجهال.

فهذا حكم انقسام من يخرج من النار، ويعطى مثل عشرة أمثال الدنيا أو أكثر. ولا يخرج من النار إلا موحد. ولست أعني بالتوحيد أن يقول بلسانه **«لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»**، فإن اللسان من عالم الملك والشهادة، فلا ينفع إلا في عالم الملك، فيدفع السيف عن رقبته، وأيدى الغافل عن ماله. ومدة الرقبة والمآل مدة الحياة. فحيث لا تبقى رقبة ولا مآل، لا ينفع القول باللسان. وإنما ينفع الصدق في التوحيد. وكالتوحيد أن لا يرى الأمور كلها إلا من الله وعلمه أن لا يغتصب على أحد من الخلق بما يجرى عليه، إذ لا يرى الوسائل، وإنما يرى سبب الأسباب كأسانٍ تحقيقه في التوكيل. وهذا التوحيد متفاوت. فمن الناس: من له من التوحيد مثل الجبال، ومنهم من له مثقال دينار من إيمان، فهو أول من يخرج من النار. وفي الخبر يقال<sup>(١٠٣)</sup>: **«أَخْرَجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ فِي قَلْبِهِ مَثْقَلٌ دِينَارٌ مِّنْ إِيمَانٍ»** وأخر من يخرج من في قلبه مثقال ذرة من إيمان. وما بين المثقال والذرة على قدر تفاوت درجاتهم يخرجون بين طبقة المثقال وبين طبقة الذرة. والموازنة بالمثقال والذرة على سبيل ضرب المثل، كما ذكرنا في الموازنة بين أعيان الأموال وبين النقود. وأكثر ما يدخل الموحدين النار مظلوم العباد. فديوان العباد هو الديوان الذي لا يبرك. فاما بقية السباتات فيتسارع العفو والتکفير إليها. فensi الآخر أن العبد ليوقف بين يدي الله تعالى، وله من الحسنان أمثال الجبال، **﴿لَوْ سَلِمَ لَهُ لَكَانَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ﴾**، فيقوم أصحاب المظلوم، فيكون قد سب عرض

(١٠٢) السجدة: ١٢

(١٠٣) حديث أخرجوا من النار في قلبه مثقال دينار من إيمان — الحديث تقدم

من الخلق فيه معلوم يقيناً من الآيات والآخبار . ومن أنوار الاعبار : فَإِنَّمَا الحُكْمَ عَلَى الْعَيْنِ ، كَمَا يَحْكُمُ مثْلًا يَقَدِّمُ الصِّبَادَ مِنْهُمْ ، فَهُذَا مَظْنُونٌ وَلَيْسَ يُسْتَقِنُ وَالْأَطْلَاعُ عَلَيْهِ تَحْقِيقًا فِي عَالَمِ الْبَيْوَةِ ، وَمَنْ أَنْتَرَقَ إِلَيْهِ رَتْبَةَ الْأُولَاءِ وَالْعُلَمَاءِ ، وَالْأَخْبَارُ فِي حَقِّ الصِّيَانِ أَيْضًا مَتَعَارِفَةً ، حَتَّى قَالَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا<sup>(١٠٣)</sup> لَمَّا مَاتَ بَعْضُ الصِّيَانِ : عَصْفُورٌ عَصَافِيرُ الْجَنَّةِ ، فَأَنْكَرَ ذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَالَ « وَمَا يَدْرِي رَبُّكَ » ؟ فَإِذَا الْأَكَالُ وَالْأَشْتَاءُ أَغْلَبُ فِي هَذَا الْمَقَامِ .

الرتبة الرابعة : رتبة الفائزين . وهم العارفون دون المقلدين . وهم المقربون السابقون . فإن المقلد وإن كان له فوز على احتملة بمقام في الجنة ، فهو من أصحاب العين . وهؤلاء هم المقربون . وما يعنى هؤلاء بجاوز حد البيان . والقدر الممكن ذكره ما فصله القرآن ، فليس به بيان الله بيان والذى لا يمكن

(١٠٤) حديث عائشة أنها قالت لما مات بعض الصياد عصافير الجنة فأنكر ذلك وقال ما يدريك رواه مسلم قال المصطف والأخبار في حق الصياد بحربة قالت روى البخاري من حديث يحيى بن جحبل في رؤيا النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وفي وأما في حل الطوبل أمن في الروضة فلما هاجر عليه السلام وأما الولدان حوله فكل مولود يولد على الفصارة قتيل يا رسول الله وأولاد المشركين قال وأولاد المشركين وللطبراني من حديثه سألا رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن أولاد المشركين قال هم خدمة أهل الجنة وفي عباد بن منصور الناجي قاضي الصورة وهو ضعيف روى به عن عبيد الله بن عبيد وقد ضعفه ابن حيان والنسائي من حديث الأسود بن سريع كذا في غرابة لنا - الحديث : في ذكر المدرية وفيه لا أن عباداً كمن المشركين ثم قال لا تغلوا ذرية وكل نسمة تولد على الفصارة - الحديث : وفي رواية لأحمد ليس مولود يولد الأعلى هذه الملة ولأى داود في آخر الحديث قالوا يا رسول الله تحررت من بيوت وهو ضعيف قال الله أعلم بما كانوا عاملين وفي الصحيحين من حديث ابن عباس سئل النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن أولاد المشركين فقال الله أعلم بما كانوا عاملين وللطبراني من حديث ثابت بن خارث الأنصاري كاتب بيدوه إذا هلك ثم قسم ضعيف قالوا هو صديق فقال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كذبت بيدوه ما من نسمة يطلقها الله في بطن أمها إلا أنه شفى أو سعید - الحديث : وفي عبد الله بن هبطة ولأى داود من حديث ابن سعد العادة والموذنة في النار وهو من حديث عائشة قلت يا رسول الله فزارى المقربين فقال مع أنهم قتلوا بلا عمل قال الله أعلم بما كانوا عاملين قلت فزارى المشركين قال مع أنهم قتلوا بلا عمل قال الله أعلم بما كانوا عاملين وللطبراني من حديث خديجة قلت يا رسول الله أمن تخفى منك قال في بحنة قلت بلا عمل قال الله أعلم بما كانوا عاملين قلت فأين أطلال قتلى قال في النار قلت بلا عمل قال لقد علم الله ما كانوا عاملين وإن ساده منقطع بين عبد الله ابن خارث وخديجة وفي الصحيحين من حديث الصعب بن حنادة في أولاد المشركين هم من آياتهم وفي رواية هم منهم .

لِلْعَيْدِ<sup>(١٠٥)</sup> وَلَا قَوْلَهُ تَعَالَى لِلَّهِ لَا يَظْلِمُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ<sup>(١٠٥)</sup> وَكُلُّ ذَلِكَ صَحِحٌ ، فَلَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى وَسَعَيْهِ هُوَ الَّذِي يَرِى . وَكُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً . فَلَمَّا زَاغُوا أَرَأَيَ اللَّهُ قَلْوَبَهُمْ . وَلَمَّا غَيَّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ غَيَّرَ اللَّهُ مَا بِأَنفُسِهِمْ ، تَحْقِيقًا لِقَوْلِهِ تَعَالَى لِلَّهِ لَا يَعْبُرُ مَا يَقُولُ حَتَّى يُغَيِّرُ مَا يُغَيِّرُ<sup>(١٠٦)</sup> بِأَنفُسِهِمْ<sup>(١٠٦)</sup> .

وَهَذِهِ كُلَّهُ قَدْ اتَّكَسَ لِأَرْيَابِ الْقُلُوبِ الْكَشَافًا أَوْضَعَ مِنَ الْمَشَاهِدَةِ بِالْبَصَرِ إِذَا بَصَرَ مِنْ كُلِّ الْغَلَطِ فِيهِ ، إِذَا بَرِىَ الْبَعِيدُ قَرِيبًا ، وَالْكَبِيرُ صَغِيرًا . وَمِنَ الْمَشَاهِدَةِ الْقَلْبُ لَا يَمْكُنُ الْغَلَطُ فِيهَا ، وَإِنَّمَا الشَّانُ فِي الْأَنْتَاجِ بِصَرِيرَةِ الْقَلْبِ ، وَإِلَّا فَمَا يَرِى بَهَا بَعْدَ الْأَنْتَاجِ فَلَا يَتَصَوَّرُ فِيهِ الْكَذَبُ ، وَإِلَيْهِ الْإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى لِمَا كَذَبَ الْفَوَادُ مَازَأَ<sup>(١٠٧)</sup> .

## الناجون

الرتبة الثالثة : رتبة الناجين . وأعني بالنجاة السلامة فقط ، دون السعادة والغزو . وهم قوم لم يخدموه فيخلع علمهم ، ولم يقصروا فيعذبوا . ويشبه أن يكون هذا حال الجبانين والصيادين من الكفار ، والمعتوهين ، والذين لم تبلغهم الدعوة في أطراف البلاد ، وعاشوا على البلة وعدم المعرفة ، فلم يكن لهم معرفة ، ولا جحود ، ولا طاعة ، ولا معصية ، فلا وسيلة تقربيهم ، ولا جنابه تبعدهم ، فما هم من أهل الجنة ولا من أهل النار ، بل ينزلون في منزلة بين المترددين ، ومقام بين المترددين ، عبر الشريع عنده بالأعراف<sup>(١٠٨)</sup> وحلول طائفة

(١٠٤) فضلت : ٤٦ (١٠٥) النساء : ٤٠ (١٠٦) الرعد : ١١ (١٠٧) التحريم : ١١

(١٠٨) حديث حلول طائفة من الملائكة الأعراف : البراء من حديث أبي سعد الخدري مثل رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن أصحاب الأعراف فقال لهم قتلوا في سبيل الله وهم عصاة لأنهم فسخنتم الشهادة أن يدخلوا النار ومحنتم المعصية أن يدخلوا الجنة وهم على سرور بين الجنة والنار - الحديث : وفي عبد الرحمن بن زيد بن أسلم وهو ضعيف ورواه الطبراني من رواية أبي معاشر عن نعسي بن شبل عن عمر بن عبد الرحمن المدري عن أبي مخصرأ أ وهو ضعيف السندي ضعيف وبهبي بن شبل لا يعرف والحاكم عن حلبيه قال أصحاب الأعراف قوم تخلووا من حسانهم النار وفقررت سباتهم عن الجنة - الحديث : وقال صحيح على شرط الشعريين وروى الشعري عن ابن عباس قال الأعراف موضع عال في الضراء عليه العاس وحرة وعل وجعفر - الحديث : هذا كانت موضوع وفدي جماعة من الكذابين .

## الفصل الرابع بيان ما تعظم به الصغائر من الذنوب

اعلم أن الصغيرة تكرر بأسباب : متى الإسرار والمواظبة . ولذلك قيل  
لا صغيرة مع إصرار ، ولا كبيرة مع استغفار . فكبيرة واحدة تنصرم (١١)  
ولا يبعها مثلها لو تصرير ذلك ، كان العفو سأرجى من صغيرة يوازن  
العبد عليها . ومثال ذلك قصرات من الماء تقع من الحجر على توال فتوثر فيه ،  
وذلك القدر من الماء لو صب عليه دفعة واحدة يتوثر . ولذلك قال رسول الله  
عليه السلام (١٢) « خير الأعمال أذرمتها وإن قل » . لأن شاء سبحانه بأضدادها . وإن  
كان النافع من العمل هو الدائم وإن قل ، فالكتور المصرم قليل النفع في تنوير  
القلب وتطهيره ، فكذلك القليل من الشهوات إذا دام عظم تأثيره في إيلام  
القلب .

إلا أن الكثيرة قلما يتصور المجموع عليها بعد من غير سابق ولو لواحد من جملة الصغائر فقلما يزني الزان بعنة من غير ميلودة ومقدمات . وقلما يقتل بعنة من غير مشاهدة سابقة ومحاداة . فكك كثيرة تكتنفها صغار سابقة ولاحقة . ولو تصورت كبيرة وحدها بعنة ، وبنفق إليها عود ، ربما كان العفو فيها أرجى من صغيرة واظب الإنسان عليها عمد ..

١١١) تصرم : تقطعم .

(١١٢) حديث حمزة الأعمال أتومها ويرافقه : مسند عليه من حديث عائشة بلطف أحب وقد تقدم .

التبير عَنْ هَذَا الْعَالَمِ . فَهُوَ الَّذِي أَجْهَلَ قَوْلَهُ تَعَالَى ۝ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسَ مَا أَخْفَى لَهُمْ مِنْ قُرْبَةٍ أَغْيَنَهُ ۝ (١١٠) وَقَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ : أَعْدَدْتَ لِعَبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لَا يَعْنِي رَأْتَ ، وَلَا أَذَنْ سَمِعْتَ ، وَلَا حَطَرْتَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ . وَالْمَعْرُوفُونَ مَطْلُوبُهُمْ تَلْكَ الْحَالَةُ الَّتِي لَا يَتَصَوَّرُ أَنْ يَخْتَطِرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ فِي هَذَا الْعَالَمِ . وَأَمَّا الْحُورُ ، وَالْقَصُورُ ، وَالْفَاكِهَةُ وَاللَّبَنُ ، وَالْعُسلُ وَالْخَمْرُ ، وَالْخَلُّ وَالْأَسْوَارُ ، فَإِنَّهُمْ لَا يَحْرُصُونَ عَلَيْهَا ، وَلَوْ أَعْطُوهُمْ مَا لَمْ يَقْتَعِوا بِهَا . وَلَا يَطْلَبُونَ إِلَّا لِذَنْهُ النَّظَرِ إِلَى وَجْهِ اللَّهِ تَعَالَى الْكَرِيمِ ، فَهِيَ غَايَةُ السَّعَادَاتِ ، وَنَهَايَةُ الْلَذَّاتِ وَلَذْكَ قِيلَ لِرَابِعَةِ الْعَدُوِّيَّةِ وَرَحْمَةِ اللَّهِ عَلَيْهَا : كَيْفَ رَغَبْتُ فِي الْجَنَّةِ ؟ فَقَالَتِ الْجَنَّارُ ثُمَّ الدَّارُ . فَهُؤُلَاءِ قَوْمٌ شَغَلُوكُمْ حُبُّ رَبِّ الدَّارِ عَنِ الدَّارِ وَزِيَّتُهَا ، بَلْ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ سَوَاهُ ، حَتَّىٰ عَنْ أَنفُسِهِمْ . وَمَثَلُوكُمْ مَثَلُ الْعَاشِقِ الْمُسْتَهْرِ بِعِمَشْوَقِهِ ، الْمُسْتَرِقِ هُمْ بِالظَّرِيرِ إِلَى وَجْهِهِ وَالْفَكْرِ فِيهِ ، فَإِنَّهُ فِي حَالِ الْأَسْتَغْرَافِ غَافِلٌ عَنْ نَفْسِهِ ، لَا يَخْسِنُ بِمَا يَصْبِيَهُ

في بدنه ويعبر عن هذه الحالة بأنه فني عن نفسه . ومعنى أنه صار مستغراً  
بغيره ، وصارت همومه هما واحداً وهو محبوه ، ولم يبق فيه متنع لغير محبوه  
حتى يلتفت إليه ، لا لنفسه ولا غير نفسه . وهذه الحالة هي التي توصل في  
الآخرة إلى قرة عين لا يتصور أن تخطر في هذا العالم على قلب بشر ، كما  
لا يتصور أن تخطر صورة الألوان والألحان على قلب الأصم والأكمه ، إلا أن  
يرفع الحجاب عن سمعه وبصره فعند ذلك يدرك حاله ، ويعلم قطعاً أنه لم  
يتصور أن تخطر بياله قبل ذلك صورته ، فالدليلاً حجاب على التحقيق ، وبرفمه  
ينكشف الغطاء ، فعند ذلك يدرك ذوق الحياة الطيبة ، وأن الدار الآخرة هي  
الحيان لم كانوا يعلمون .

فهذا القدر كاف في بيان توزع الدرجات على الحسناً ، والله الموفق  
بلطفه .



## استصغار الذنوب

ومنها أن يستصرخ الذنب . فإن الذنب كلما استعظمه العبد من نفسه صغر عند الله تعالى وكلما استصغره كبر عند الله تعالى لأن استعظمه يصدر عن قصور القلب عنه ، وكراهيته له . وذلك التغور يمنع من شدة أثره به واستصغاره عن الألف به ، وذلك يوجب شدة الأثر في القلب والقلب هو المطلوب تنويره بالطاعات والمخذور تسويفه بالسيعات . ولذلك لا يُرَاخِذْ بما يجري عليه في الغفلة ، فإن القلب لا يتأثر بما يجري في الغفلة . وقد جاء في الخبر (١١٣) المؤمن يرى ذلة كالمجبل فوقه يخاف أن يقع عليه والمنافق يرى ذلة كذباب مر على أنهه فأطازه .

وقال بعضهم : الذنب الذى لا يغفر ، قول العبد ليت كل ذنب عملته مثل هذا . وإنما يعظم الذنب في قلب المؤمن لعلمه بجلال الله . فإذا نظر إلى عظم من عصى به ، رأى الصغيرة كبيرة . وقد أوحى الله تعالى إلى بعض أئبياته . لا تنظر إلى قلة الهدية ؛ وانظر إلى عظم مهديها . ولا تنظر إلى صغر الخطية ، وانظر إلى كبراء من واجهته بها . وبهذا الاعتبار قال بعض العارفين . لا صغيرة ، بل كل خلافة فهي كبيرة وكذلك قال بعض الصحابة رضي الله عنهم للتابعين . وإنكم لتعملون أعمالاً هي في أعينكم أدق من الشعر ، كما نudedها على عهد رسول الله ﷺ من الموبقات . إذ كانت معرفة الصحابة بجلال الله ألم ، فكانت الصغائر عندهم بالإضافة إلى جلال الله تعالى من الكبار . وبهذا السبب يعظم من العالم ما لا يعظم من الجاهل ، ويتجاوز عن العامي في أمور لا يتجاوز في أمثالها عن العارف لأن الذنب والخلافة يكبر بقدر معرفة الحال .

(٤١٣) حديث المؤمن برب دينه كاجليل فوقه - الحديث : البخاري من رواية الحارث بن سعيد قال حدثنا وحدثت الله أفرج بثوبه العبد ولم يبن المرفوع من الموقوف وقد رواه الببقي في الشعب من هذه الوجهة موقوفاً ومرفوعاً .

## السرور بالصغيرة

ومنها السرور الصغيرة ، والمرح والسبح . . . . . واعتداد الفكن من ذلك  
نعمه . والغفلة عن كونه سب الشقاوة . فكـ. علبت حلاوة الصغيرة عند  
العبد كبرت الصغيرة وعظم أمرها في تسويد سـ . حتى أنـ من المذنبـ من  
يتمدح بذاته ويسبـ به ، لشـهـ فـرـحـهـ بـمـقـارـفـهـ إـيـاهـ . كـاـ يـقـولـ . أـمـاـ رـأـيـتـيـ  
كـيـفـ مـزـقـتـ عـرـضـهـ ؟ وـيـقـولـ الـنـاظـرـ فـيـ مـنـظـرـ . أـمـاـ رـأـيـتـيـ كـيـفـ فـضـحـهـ ؟  
وـكـيـفـ ذـكـرـ مـسـارـيـهـ حـتـىـ أحـجـلـتـهـ ؟ وـكـيـفـ يـخـفـتـ بـهـ ؟ وـكـيـفـ لـبـتـ  
عـلـيـهـ ؟ وـيـقـولـ الـعـامـلـ فـيـ التـحـارـةـ ؟ أـمـاـ رـأـيـتـ كـيـفـ رـوـجـتـ عـلـيـهـ الرـائـفـ ؟  
وـكـيـفـ خـدـعـهـ ؟ وـكـيـفـ غـيـرـهـ فـيـ مـاـهـ ؟ وـكـيـفـ سـتـحـمـقـهـ ؟ فـهـذـاـ وـأـمـثـالـهـ تـكـبرـ  
بـهـ الصـغـارـ ، فـإـنـ الذـنـوبـ مـهـلـكـتـ ، وـإـذـ جـعـ عـسـ إـلـيـهاـ ، وـظـفـرـ الشـيـطـانـ بـهـ فـ  
الـحـلـ عـلـيـهاـ ، فـيـبـغـيـ أـنـ يـكـوـنـ فـيـ مـقـيـمـ وـتـنـسـ بـسـبـ غـلـبـ الـعـدـوـ عـلـيـهـ ،  
وـبـسـبـ بـعـدـهـ مـنـ اللهـ تـعـالـىـ . قـالـ رـيـضـ الـذـيـ يـصـحـ بـأـنـ يـنـكـسـ إـنـاؤـهـ الـذـيـ فـيـ  
دـاءـهـ ، حـمـ يـتـخـلـصـ مـنـ أـلـمـ شـرـيـهـ ، لـاـ يـرـجـوـ شـفـاؤـهـ .

التباون بستر الله و حلمه

ومنها أن يتهاون بستر الله عليه ، وحلمه عن ، وإمهاله إيه ، ولا يدرى أنه إنما يجهل مقامًا ليزداد بالإمداد إثنا . فلظن أن تكبه من المعاصي عناية من الله تعالى به . فيكون ذلك لأمه من مكر الله » وحبيبه مكامن الغرور بالله ، كما قال تعالى **«وَيَقُولُونَ فِي أُنْصِيْمِ الْوَلَا يَعْلَمُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمْ يَصْلَرُنَا فِيْنِ الْمَصِيرِ »** (١٣٧) .

١٤) التَّبَعُّجُ : التَّمَحُّرُ .

(١١٥) مقرفه الذلوب : مباشرتها ونرتكمابها .

١١٦) الجوابات :

## إعلان الذنب

ومنها أن يأكُل الذنب ويظهره ، بأن يذكره بعد إيتائه . أو يأكُله في مشهد غيره . فإن ذلك جنابة منه على ستر الله الذي سدله <sup>(١١٧)</sup> عليه ، وتحريك لرغبة الشر فيمن أسمعه ذنبه ، أو أشهده فعله . فهذا جنابتان اضمنتا إلى جنابته ، فغاظت به ، فإن اتضاف إلى ذلك الترغيب للغير في والحمل عليه ، وعيته الأسباب له ، صارت جنابة رابعة ، وتفاحش الأمر . وفي الخبر <sup>(١١٨)</sup> « كُلُّ النَّاسِ مُعَافٍ إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ يَتَبَرَّأُونَ مِنْ ذَنْبٍ قَدْ سَتَرَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَيُضَيِّعُ فِي كُشْفِ سِرَّ اللَّهِ وَيَتَحَدَّثُ بِذَنْبِهِ » وهذا لأن من صفات الله ونعمه أنه يظهر الجميل ويستر القبيح ، ولا يهتك الستر . فالأظهار كفران هذه النعمة . وقال بعضهم : لا تذهب فإن كان ولا بد فلا ترحب غيرك في قتل ذنبين . ولذلك قال تعالى **﴿الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمُ مِنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَنْهَا عَنِ الْمَغْرُوفِ﴾** <sup>(١١٩)</sup> وقال بعض السلف : ما انتهك المرء من أحشه حرمة أعظم من أن يساعدك على معصية ، ثم يهونها عليه .

ومنها أن يكون المذنب عالماً يقتدي به فإذا فعله يحيى ذلك منه كبر ذنبه كليس العالم الإبريم ، وركوبه مراكب الذهب ، وأخذته مال الشبهة من أموال السلاطين ، ودخوله على السلاطين ، وترددده عليهم ، ومساعدته إياهم بترك الإنكار عليهم ، وإطلاق اللسان في الأعراض وتعديه باللسان في المناظرة ، وقصده الاستخفاف ، واشغاله من العلوم بمالاً يقصد منه إلا الحاجة ، كعلم الجدل والمناظرة ، فهله ذنب يطبع العالم عليها ، فيموت العالم ويقى شره

(١١٧) سدل الستر عليه : لرخاء وآرسله .

(١١٨) حديث كل الناس معافٍ إلّا المجاهرين — الحديث : متفق عليه من حديث أبي هريرة بلفظ كل أمني وقد تقدم ..

والمجاهرون : المعنون للمعصية .

(١١٩) التوبة : ٦٧ .

مستطيراً في العالم آماداً متطاولة . قطري محن لـ ماك مات ذنبه معه . وفي الخبر <sup>(١٢٠)</sup> « مِنْ سَنَةِ سَيِّدِنَا وَرَبِّنَا وَزُرْهَا وَوَزْرُهَا مِنْ عِيْلِهَا لَا يَنْفَضُّ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْئاً » قال تعالى **﴿وَنَكِبْتُ مَا قَعُوا وَأَثَارُهُمْ هُمْ﴾** <sup>(١٢١)</sup> والأثار ما يلحق من الأعمال بعد انتفاء العمل والمس .

وقال ابن عباس : ويل للعالم من الأتباع ، ولزلة فيرجع عنها ، ويجملها الناس فيذهبون بها في الآفاق . وقال بعضه مثل زلة العالم مثل انكسار السفينة تغرق ويغرق أهلها . وفي الإسرافيات . أن عالماً كان . يصل الناس بالبدعة ، ثم أدركه توبه ، فعمل في الإصلاح دهراً . فألوحى الله تعالى إلى نبيهم . قل له إن ذنبك لو كان فيما يبني وبين لغفرته لك ولكن كيف من أضلك من عبادي فأدخلتهم النار ؟ فيهذا يتصبح أن أمر العلماء منظر ، فعلهم وظيفتان إحداهما : ترك الذنب ، والأخرى إحياءه . وكما تضاعف أوزارهم على الذنوب ، فكذلك يتضاعف ثوابهم على احسنان إذا اتبعوا . فترك التحمل والميل إلى الدنيا ، وقع منها باليسير ومن غمام بالقوت ، ومن الكسوة بالخلق ، ففيتبع عليه ويقتدي به العلماء والعوام . فيكون له مثل ثوابهم وإن مال إلى التحمل ، مالت طباع من دوته إلى التشبه ، ولا يقدرون على التحمل إلا بخدمة السلاطين ، وجمع الخطايا من الخرام . وكون هو السبب في جموع ذلك . فحركات العلماء في طورى الزيادة والقصاد تضاعف آثارها ، إما بالربح ، وإما بالخسران : وهذا القدر كاف في تفاصيل الذنوب التي التوبة توبتها عنها .



(١٢٠) حديث من سن سيدة سيدة فعله وزرها ووزر من عيّلها — الحديث : مسلم من حديث جريرا

ابن عبد الله وقد تقدم في أدياب الكتب .

(١٢١) بس : ١٢١ .

## الركن الثالث

في قيام التوبة وشروطها ودوامها  
إلى آخر العصر

- بيان شروط التوبة ودوامها .
- بيان كيفية تدرك ما مضى من المظلم .
- بيان طريق كل تائب في رد المظالم .
- بيان أقسام التائبين في دوام التوبة
- بيان ما ينبغي أن يادر إليه التائب بعد جرى عليه ذنب : إما عن قصد وشهوة غالبة ، أو عن إلمام حكم الاتفاق .
- ثمرة التوبة .

# كتاب التوبة والغسل

## الفصل الأول

### بيان شروط التوبة ودوامها

تمهيد :

قد ذكرنا أن التوبة عبارة عن ندم يirth عزماً وقصدأ . وذلك الندم أورثه العلم بكون المعاishi حائلاً بينه وبين محبوبه . ولكل واحد من العلم والندم والعزم دوام وقام . وتمامها علامة ، ولدوامها شروط . فلا بد من بيانها .

أما العلم فالنظر فيه نظر في سب التوبة وبيان . وأما الندم : فهو توجع القلب عند شعوره بفوات الخوب وعلامته طول الحسراة ، والحزن ، وانسكاب الدموع ، وطول البكاء والتفكير . فمن استشعر عقوبة نازلة بولده أو بعض أعزته ، طال عليه مصيبة ويكأوه . وأى عزيز أغرى عليه من نفسه ، وأى عقوبة أشد من النار ، وأى شوء أدل على تزول العقنة من المعاishi وأى خير أصدق من الله ورسوله ! ولو حدثه إنسان واحد يسمى طيباً ، أن مرض ولده المريض لا يبرأ ، وأنه سبب مرضه ؛ لضلال في الحال حزنه . فليس ولده بأعزر من نفسه ، ولا الطيب بأعلم ولا أصدق من الله ورسوله ، ولا الموت بأشد من النار ، ولا المرض بأدل على الموت من المعاishi على سخط الله تعالى ، والتعرض بها للنار . فالم ندم كلما كان أشد كان تكثير السنوب به أرجى . فعلامة صحة

الندم رقة القلب ، وغزارة الدمع . وفي الخبر (١٢٢) « جالسوا الترائب فلأئهم أرق أفتدة » .

ومن علامته أن تتمكن مراارة تلك الذنوب في قلبه بدلًا عن حلاوتها ، فيستدل بالليل كراهية ، وبالرغبة نفرة . وفي الاسرائيليات أن الله سبحانه وتعالى قال لبعض أنبيائه ، وقد سأله قبول توبته عبد ، بعد أن اجتهد سنتين في العبادة ولم ير قبول توبته فقال : وعزتي وجلالي ، لو شفع فيه أهل السموات والأرض ما قبلت توبته ، وحلاوة ذلك الذنب الذي تاب منه في قلبه . فإن قلت فالذنوب هي أعمال مشتهاة بالطبع ، فكيف يجد مرايتها .

فأقول : من تناول عسلًا كان فيه سم ، ولم يدركه بالذوق ، واستلذه ، ثم مرض وطال مرضه والمه ، وتناثر شعره ، وفلجت أعضاؤه (١٢٣) ، فإذا قدم إليه عسل فيه مثل ذلك السم ، وهو في غاية الجوع والشهوة للحلواة ، فهل تفر نفسي عن ذلك العسل أم لا ؟ فإن قلت لا ، فهو جهد للمشاهدة والضرورة . بل ربما تفر عن العسل الذي ليس فيه سم أيضًا ، لشيء به : فوجد أن النائب مراارة الذنب كذلك يكون وذلك لعلمه بأن كل ذنب فذوقه ذوق العسل ، وعمله عمل السم . ولا تصح التوبه ولا تصدق إلا بمثل هذا الإيمان . ولما عز مثل هذا الإيمان عزت التوبه والتائبون فلا ترى إلا معروضاً عن الله تعالى ، متهاوناً بالذنوب ، مصرأً عليها . فهذا شرط تمام الندم . وينبغي أن يدوم إلى الموت . وينبغي أن يجد هذه المراارة في جميع الذنوب ، وإن لم يكن قد ارتكبها من قبل ، كما يجد متناول السم في العسل النفة من الماء البارد ، مهما علم أن فيه مثل ذلك السم ، إذ لم يكن ضرره من العسل بل بما فيه ولم يكن ضرر النائب من سرقته وزناه من حيث إنه سرقة وزنا ، بل من حيث إنه خالقه أمر الله تعالى ، وذلك جار في كل ذنب .

(١٢٢) حديث جالسوا الترائب فلأئهم أرق أفتدة : لم أجده مرفوعاً وهو من قول عون بن عبد الله رواه ابن أبي الدنيا في التوبه قال جالسوا الترائب فإن رحمة الله إلى النادم أقرب وقال أيضاً فالملوقة إلى قلوبهم أسرع وهم إلى الرقة أقرب وقال أيضاً النائب أسرع دمعة وأرق قلباً .

(١٢٣) أساسها الفاحش وهو داء يحدث في أحد شقق البدن فيطلب إحساسه وحركته (الشلل الصنف) .

## الفصل الثاني بيان كيفية تدارك ما فات

وأما القصد الذي ينبعث منه ، وهو إرادة التدارك ، فله تعلق بالحال ، وهو يوجب ترك كل محظوظ هو ملابس له ، وأدله كل فرض هو متوجه عليه في الحال وله تعلق بالماضي ، وهو تدارك ما فرط بالمستقبل ، وهو دوام الطاعة ، ودوام ترك المعصية إلى الموت . وشرط صحب فيما يتعلق بالماضي ، أن يردا فكره إلى أول يوم بلغ فيه بالسن أو الاحتلام . ويفتش عما مضى من عمره سنة سنة ، وشهرًا شهراً ، ويومًا يوماً ، ونفأ نفأ . وينظر إلى الطاعات ما الذي قصر فيه منها ، وإلى المعاصي ما الذي فارقه منها .

### كيفية التوبة من ترك الصلاة أو فسادها

فإن كان قد ترك صلاة ، أو صلاها في توب نحمس ، أو صلاها بنية غير صحبجة لجهله بشرط النية . فيقتضيها عن آخرها . فإن شك في عدد ما فاته . منها حسب من مدة بلوغه وترك القدر الذي يستيقن أنه أداه ، ويقضى الباقي . ولو أن يأخذ فيه بغالب الظن ، ويصل إلىه عن سبيل التخري والاجتهاد .

### التوبة من ترك الصوم

وأما الصوم ، فإن كان قد تركه في سفر لم يقضه ، أو أفتر عمدًا ، أو نسي النية بالليل ولم يقض ، فيتعذر جموع ذات بالتحرى والاجتهاد ، ويشغله بقضائه .

## التوبة من ترك الزكاة

وأما الزكاة؛ فيحسب جميع ماله، وعدد السنين من أول ملكه لا من زمان البلوغ، فإن الزكاة واجبة في مال الصبي: فيؤدي ما عالم بغالبظن أنه في ذمه. إن أداه لا على وجه يوافق مذهبها، بأن لم يصرف إلى الأصناف الثانية، ولو خرج البدل وهو على مذهب الشافعى رحمة الله تعالى، فقضى جميع ذلك، فإن ذلك لا يجزيه أصلاً وحساب الزكاة ومعرفة ذلك يطول. و يحتاج فيه إلى تأمل شاف ويلزمه أن يسأل عن كيفية الخروج عنه من العلماء.

## التوبة من ترك الحج

وأما الحج، فإن كان قد استطاع في بعض السنين ولم يتفق له الخروج، والآن قد أفلس فعليه الخروج. فإن لم يقدر مع الإفلاس، فعليه أن يكتسب من الحلال قسر الراد. فإن لم يكن له كسب ولا مال، فعليه أن يسأل الناس ليصرف إليه من الزكاة أو الصدقات ما يجح به، فإنه إن مات قبل الحج مات عاصياً. قال عليه السلام<sup>(١٢٤)</sup> «من مات ولم يحج فليمث إن شاء يهودياً وإن شاء نصراوياً» والعجز الطارئ بعد القدرة لا يسقط عنه الحج فهذا طريق تفريحه عن الطاعات وتداركهها.

## التوبة من المعاصي

وأما المعاصي، فيجب أن يقتني من أول بلوغه عن سمعه، وبصره ولسانه، وبطنه، ويده، ورجله، وفرجه، وسائر جوارحه ثم ينظر في جميع أيامه وساعاته، ويفصل عند نفسه ديوان معاصيه، حتى يطلع على جميعها صغارها وكبارها، ثم ينظر فيها.



(١٢٤) حدث من مات ولم يحج فليمث إن شاء يهودياً — الحديث: تقدم في الحج.

## الفصل الثالث

### بيان طريق كل تائب في رد المظالم

#### المعاصي التي بين العبد وبين الله

فما كان من ذلك بينه وبين الله تعالى من بيت لا يتعلق بظلمة العباد، كنظر إلى غير حرم، وقعود في مسجد مع حنابة، ومس مصحف بغرضه، واعتقاد بدعة، وشرب حمر وسماع «لاه»، وغير ذلك ما لا يتعلق بظلم العبد، فالنوبة عنها بالندم والتحسر عليه، وبأن يحسب مقدارها من حيث الكير ومن حيث المدة، ويطلب لكل معصية منها حسنة تنايسها. فيأتي من الحسنات بمقدار تلك السيئات، «أخذنا من قوله عز وجله<sup>(١٢٥)</sup> «اقر الله حيث كُنْتَ وَأَبْيَعْ السَّيِّئَةَ الْعَسْتَةَ تُمْحِنُهَا» بل من قوله تعالى<sup>(١٢٦)</sup> «إِنَّ الْخَسَنَاتِ يُذَهِّنُنَّ الْسَّيِّئَاتِ»<sup>(١٢٧)</sup> فيكفر ساع الملاهي بسماع الدليل وبحاله الذكر. ويكتفر القعود في المسجد جنباً بالاعتكاف فيه مع الاستغفال بالعبادة. ويكتفر من المصحف بمحظى إياك بتكريم المصحف وكثرة قراءة الدليل منه، وكثرة تقليله، وبأن يكتب مصحفاً ويجعله وقتاً. ويكتفر شرب الحمر بالصدق بشراب حلال، وهو أطيب منه وأحب إليه. وعذر جميع المعاصي غير ممكناً وإنما المقصود سلوك الطريق المضادة. فإن المرض يعالج يضنه. فكل ظلمة ارتفعت إلى القلب بمعصية، فلا يمحوها إلا نور يرتفع إليها بمحنة تضادها والتضادات هي المتناسبات. فلذلك ينبغي أن تمحى كل سلعة محسنة من جنسها لكن تضادها

(١٢٥) حدث أقى الله حيث كُنْتَ وَأَبْيَعْ السَّيِّئَةَ الْعَسْتَةَ تُمْحِنُهَا: الترمذى من حديث أى ذي وضحة وتقديم أوله في أداء الكتب وبعده في قوائق التوبة وندم في رحمة النفس.

(١٢٦) هود: ١٤١.

## مظالم العياد

فإن اليابس يزال بالسواد لا بالحرارة والبرودة . وهذا التدرج والتحقيق من التلطيف في طريق المحو فالرجاء فيه أصدق ، والثقة به أكثر من أن يواطئ على نوع واحد من العبادات ، وإن كان ذلك أيضاً مؤثراً في المحو فهذا حكم ما بينه وبين الله تعالى . ويدل على أن الشيء يكفر بضده أن حب الدنيا برأس كل خطيبة ، وأثر اتباع الدنيا في القلب السرور بها . والختين إليها . فلا جرم كان كل أذى يصيب المسلم يتبه قلبه عن الدنيا يكون كفارة له إذا القلب يتجاهي بالغموم والغوم عن دار أهوم . قال عطية<sup>(١٢٧)</sup> : **«من الذنوب ذنوب لا يكفرها إلا الهموم»** وفي لفظ آخر **«إلا الهم يطلب المعيشة»** وفي حديث عائشة رضي الله عنها<sup>(١٢٨)</sup> : **«إذا كثرت ذنوب العبد ولم تكن له أعمال تكفرها أدخل الله تعالى عليه الهموم ف تكون كفارة لذنبه»** ويقال إن الهم الذى يدخل على القلب والعبد لا يعرفه . هو ظلمة الذنوب والهم بها . وشعور القلب بوقفة الحساب وهول المطلع . فإن قلت : هم الإنسان غالباً بماله وولده وجاهه ، وهو خطيبة ، فكيف يكون كفارة ؟ .

فاعلم أن الحب له خطيبة ، والحرمان عنه كفارة . ولو تمعن به لقى الخطيبة  
فقد روى أن جبريل عليه السلام ، دخل على يوسف عليه السلام في السجن ،  
فقال له : كيف تركت الشيخ الكهيب ؟ فقال قد حزن عليك حزن مائة ثكلى .  
قال فماله عند الله ؟ قال أجر مائة شهيد فإذا ذن المهموم أيضاً مكفرات حقوق  
الله . فهذا حكم ما يبيه وبين الله تعالى .



(١٤٧) حديث من الدنوب ذنوب لا يكفرها إلا الحسوم وفي لفظ آخر إلا حم في طلب المعيشة : طرس

وأبو نعيم في الخلية والخطيب في التلخيص من حديث أبي هريرة بسد ضعيف وتقديم في الكتاب .

(٢٨) حديث إذا كثرت ذنوب العبد ولم يكن له أعمال تحررها ادخل الله عليه العموم : فعدم أيضًا الكراهة وهو عند أحمد من حديث عائشة بالقطن ابتلاء الله بالحرن .

قصر فيه ، فإن لم يفعل كان ظالماً مطالباً به ، إذ يرمي في الحقوق المالية الصبي والبالغ . وليرحاس نفسه على الحبات والدواجن من أول يوم حياته إلى يوم توبته . قبل أن يحاسب في القيمة . وليرناقش قبل أن ينافش فمن لم يحاسب نفسه في الدنيا طال في الآخرة حسابه . فإن حصل محمد ، ما عليه بطن غالب ونوع من الاجتياح يمكن ، فليكتبه ، وليركتب اسمى أشخاص المظالم واحداً واحداً ، وليرطف في نواحي العالم وليطالبهم ، وليرتحلهم . لو ليؤود حقوقهم . وهذه التوبية تشق على الظلمة وعلى التجار ، فإنهم لا يدركون على طلب المعاملين كلهم ، ولا على طلب ورثتهم . ولكن على كل واحد منهم أن يفعل منه ما يقدر عليه . فإن عجز فلا يبقى له طريق إلا أن يكتثر من الحسنات ، حتى تفيض عنه يوم القيمة ، فتؤخذ حسناته وتوضع في موزار . أرباب المظالم ولكن كثرة حسناته يقدر كثرة مظالمه ، فإنه إن لم تف بها حسنة حمل من سينات أرباب المظالم ؛ فهياكل بسيئات غيره .

فهذا طريق كل تائب في رد المظالم . وهذا يرجح استغراق العمر في الحسنات لو طال العمر بحسب طول مدة الظلم . فكيف ذلك مما لا يعرف ، وربما يكون الأجل قريباً فيبغي أن يكون تشرم للحسنات والوقت ضيق ، أشد من تشيره الذي كان في المعاصي في متسح الأوقات . هذامحكمهم المظالم الثابتة في ذمته . أما أمواله الحاضرة . فليبرد إلى المالك ما يعرف له مالكاً معيناً . وما لا يعرف له مالكاً فعليه أن يتصدق به . فإن حخلط الحلال بالحرام فعليه أن يعرف قدر الحرام بالاجتياح ، وينتصدق بذلك اتساراً كما سبق تفصيله في كتاب الحلال والحرام . وأما الجناية على القلوب بمناشاف الناس بما يسوءهم أو يعيمهم في الغيبة . فيطلب كل من تعرض له بلسانه ، أو آذى قلبه بفعل من أفعاله ، وليرتحل واحداً واحداً منهم . ومن مات أو غاب فقد فات أمره ، ولا يندرأك إلا بكتير الحسنات ، ل المؤخذ منه عوضاً في القيمة . وأما من وجده وأحله بطبع قلب منه ، فذلك كفارته . وعليه أن يحرفه قدر جنائيه وتعرضه له . فالاستحلال المهم لا يكفي . وربما لو عرف ذلك وكثرة تعداده عليه لم تطب نفسه بالإحلال ، وادخر ذلك في القيمة ذخيرة يأخذها من حسناته ، أو يحمله

تعالى ، بدليل ماروى<sup>(١٢٩)</sup> أن ماعز بن مالك<sup>١</sup> ، أتى رسول الله ﷺ فقال : يا رسول الله ، إني قد ظلمت نفسي وزنت ، وإن أردت أن تطهري ، فرده . فلها كان من الغد أناه فقال : يا رسول الله إني قد زنت . فرده الثانية . فلما كان في الثالثة ، أمر به فحضر له حفنة ، ثم أمر به فرجم . فكان الناس فيه فريقين . فقاتل يقول لقد هلك وأحاطت به خططيته . وقاتل يقول ماتوبة أصدق من توبته . فقال رسول الله ﷺ «لقد ثاب ثوبه لؤ قسمت بين أمة لؤسيغتهم»<sup>(١٣٠)</sup> وجاءت العامدة فقالت يا رسول الله ، إني قد زنت فطهري . فردها . فلما كان من الغد قالت يا رسول الله ، لم تردنني ؟ لعلك ترید أن ترددني كارددت ماعزا . فرآه الله إني لحيل . فقال ﷺ «أما الآن فأذهبي حتى تضعي»<sup>٢</sup> فلما ولدت أنت بالصبي في خرفة . فقالت هذا قد ولدته . قال «اذهبي فازضعيه حتى تقطميه»<sup>٣</sup> فلما فطسته أنت بالصبي وفي يده كسره خبر ، فقالت يا نبى الله ، قد فطسته : وقد أكل الطعام فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين ، ثم أمر بها فحضر لها إلى صدرها ، وأمر الناس فرجوها . فأقبل خالد بن الوليد بحجر ، فرمى رأسها ، فتضخ الدم على وجهه ، فسماها . فسمع رسول الله ﷺ سبه إياها فقال «مَهْلَأً يَا خَالِدُ قَوْالِدِي نَفْسِي يَيْدِه لَقَدْ تَابَتْ ثُوبَةُ لَوْ تَابَهَا صَاحِبُ مَكْسِرٍ لَغَيْرِهِ» ثم أمر بها فصل عليها ودفت .

وأما القصاص وحد القدر : فلا بد من تحليل صاحبه المستحق فيه . وإن كان المستاول ما لا تناوله بغضب ، أو خيانة ، أو غبن في معاملة ب نوع تلبيس ، كترويج زائف ، أو سر عيب من المبيع ، أو نقص أجرة أجير ، أو منع أجرته ، فكل ذلك يجب أن يفتش عنه لا من حد بلوغه ، بل من أول مدة وجوده . فإن ما يجب في مال الصبي يجب على الصبي إخراجه بعد البلوغ ، إن كان الولي قد

(١٢٩) حديث اعتراف ماعز بالرثنا ورده ﷺ حتى اعترف أربعاً وقوله لقد ثاب ثوبه - الحديث مسلم من حديث بريدة بن الص McB.

(١٣٠) حديث العامدة . واعتراضها على رثنا ورجوها وقوله ﷺ لؤ قسمت ثابت ثوبه - الحديث مسلم من حديث بريدة وهو بعض الذي قبله .

يَنْهَا وَبَيْنَ التَّوْبَةِ الظَّلِيقِ إِلَى أَرْضِ كَذَا وَكَذَا فَإِنَّهُ نَاساً يَغْبُلُونَ اللَّهَ عَزَّ  
وَجَلَ فَأَغْيَدَ اللَّهَ مَهْمُمَ وَلَا تَرْجِعُ إِلَى أَرْجِيْكَ قَبْلَهَا سُوءُ فَالظَّلِيقِ حَتَّى  
إِذَا نَصْفُ الطَّرِيقِ أَتَاهُ الْمُرْتَزَفُ فَلَخَصَّمَتْ فِيهِ حَكْمَةُ الرَّحْمَةِ وَمَلَائِكَةُ  
الْعَذَابِ فَقَالَتْ مَلَائِكَةُ الرَّحْمَةِ جَاءَ ثَالِيَ مُفْلِلًا يَقُولُ إِنَّ اللَّهَ وَقَالَتْ مَلَائِكَةُ  
الْعَذَابِ إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَعْمَلْ خَيْرًا فَقُطُّ فَأَنَّا هُنَّ مُنْكَرٌ فِي صَرْدَنَاءِ  
بَيْنَهُمْ فَقَالَ قِيسُوا مَا بَيْنَ الْأَرْضَيْنِ فَإِلَى أَيْمَانِهَا كَمْ أَذْنِي فَهُوَ لَهُ فَقَاسُوا  
فَوَجَدُوهُ أَذْنِي إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي أَرَادَ فَقَبَصَتْهُ مَلَائِكَةُ الرَّحْمَةِ وَفِي رَوَايَةِ  
«فَكَانَ إِنَّ الْقَرْيَةَ الصَّالِحةَ أَقْرَبَ مِنْهَا بَشِّرَ فَخَسِنَ سُنْ أَهْلِهَا» وَفِي رَوَايَةِ  
«فَأَوْسَخَ اللَّهُ تَعَالَى إِلَى هَذِهِ أَنْ يَبَاغِدِي إِلَى هَذِهِ» فَتَرَبَّى وَقَالَ قِيسُوا مَا  
بَيْنَهُمَا فَوَجَدُوهُ إِلَى هَذِهِ أَقْرَبَ بَشِّرَ فَخَسِنَ لَهُ»

فِيهَا تَعْرُفُ أَنَّهُ لَا خَلَاصَ إِلَّا بِرِجَاحَ مِيزَانِ حَسَنَاتِ وَلَوْ بِمُثْقَلَ ذَرَّةِ .  
فَلَا بَدْ لِلثَّابِ مِنْ تَكْثِيرِ الْحَسَنَاتِ . هَذَا حَكْمُ الْفَقِيرِ بِالْمَاضِيِّ .

وَأَمَّا الْعَزْمُ الْمُرْتَبِ بِالْمُسْتَقْلَ ، فَهُوَ أَنْ يَعْدَمْ مِنْهُ عَقْدًا مُؤْكَدًا ، وَيُعَاهِدُهُ  
بِعَهْدٍ وَثِيقٍ ، أَنْ لَا يَعُودُ إِلَى تَلْكُ الذَّنْبِ ، وَلَا يَمْلِأَ مَثَلَاهُ . كَالَّذِي يَعْلَمُ فِي  
مَرْضِهِ أَنَّ الْفَاكِهَةَ تَضَرُّهُ مُثْلًا ، فَيَعْزِمُ عَرْمًا جَزِيمًا لَا يَتَنَوَّلُ الْفَاكِهَةَ مَلْمَ بِرِزْلِ  
مَرْضِهِ . فَإِنَّ هَذِهِ الْعَزْمَ يَتَأَكَّدُ فِي الْأَخْلَى ، وَإِنْ كَانَ جَدِيدًا أَنْ تَغْلِيَ الشَّهْوَةُ فِي ثَانِي  
الْحَالِ . وَلَكِنْ لَا يَكُونُ تَائِبًا مَمْ يَتَأَكَّدُ عَزْمُهُ فِي الْأَخْلَى . وَلَا يَنْصُورُ أَنْ يَتَمَّ ذَلِكُ  
لِلثَّابِ فِي أَوَّلِ أَمْرِهِ إِلَّا بِالْعَزْلَةِ ، وَالصَّمْتِ وَقَلْتَهِ وَالنُّونِ ، وَإِحْرَازِ قُوَّتِ  
حَلَالِ . فَإِنْ كَانَ لَهُ مَالٌ مُوْرُوثٌ حَلَالٌ ، أَوْ كَانَ حَرَقَةً يَكْتُبُ بِهَا قَدْرُ  
الْكَفَايَةِ ، فَلِيَقْتَصِرُ عَلَيْهِ . فَإِنْ رَأَى الْمُعَاصِي أَكْلَ أَهْلَهُ . فَكَيْفَ يَكُونُ تَائِبًا مَعَ  
الْإِصْرَارِ عَلَيْهِ ! وَلَا يَكْتُشِي بِالْحَلَالِ وَرَزَكَ الشَّهْوَتِ مِنْ لَا يَقْدِرُ عَلَى تَرْكِ  
الشَّهْوَاتِ فِي الْمَأْكُولَاتِ وَالْمَلْبُوْسَاتِ . وَمَدْعَى حَسَنَتِهِ : مِنْ صَدَقَ فِي تَرْكِ  
شَهْوَةٍ وَجَاهَدَ نَفْسَهُ لَهُ بِسْعَ مَرَرَ ، ثُمَّ يَبْتَلِي بِهَا وَقَدْ أَخْرَى : مِنْ تَابَ مِنْ ذَنْبٍ  
وَاسْتَقَامَ سَبْعَ سَنِينَ لَمْ يَعْدْ إِلَيْهِ أَبَدًا .

مِنْ سَيَّاتِهِ . فَإِنْ كَانَ فِي جَمْلَةِ جَنَاحِهِ عَلَى الْغَيْرِ مَا لَوْ ذَكَرَهُ وَعْرَفَهُ لِتَأْذِي  
مَعْرُوفَهُ ، كَزَنَاهُ بِجَارِيَّهِ أَوْ أَهْلِهِ ، أَوْ تَسْبِيْهُ بِاللِّسَانِ إِلَى عَيْبٍ مِنْ خَفَايَا عَيْوبِهِ .  
يَعْظُمُ أَذَاهُ مِهْمَا شَوْفَهُ بِهِ ، فَقَدْ اسْنَدَ عَلَيْهِ طَرِيقَ الْإِسْتَحْلَالِ ، فَلَيْسَ لَهُ إِلَّا أَنْ  
يَسْتَحْلِلَ مِنْهَا ، ثُمَّ تَبَقِّي لَهُ مَظْلَمَةٌ فَلِيَجْرِيْهَا بِالْحَسَنَاتِ ، كَمَا يَجْرِي مَظْلَمَةَ الْمُبْتَدِيِّ  
وَالْغَافِلِ . وَأَمَّا الذَّكْرُ وَالْعَرْيَفُ فَهُوَ سَيَّةٌ جَدِيدَةٌ يَجْبِ الْإِسْتَحْلَالُ مِنْهَا وَمِنْهَا  
ذَكْرُ جَنَاحِهِ ، وَعْرَفَهُ الْجَنِيُّ عَلَيْهِ . فَلَمْ تَسْمَحْ نَفْسَهُ بِالْإِسْتَحْلَالِ ، بِقِيمَتِ الْمَظْلَمَةِ  
عَلَيْهِ . فَإِنْ هَذَا حَقُّهُ . فَعَلِيهِ أَنْ يَتَلَطَّفَ بِهِ ، وَيَبْسُعِي فِي مَهْمَاتِهِ وَأَغْرَاصِهِ ،  
وَيَظْهُرُ مِنْ حَمَّهُ وَالشَّفَقَةُ عَلَيْهِ مَا يَسْتَمِيلُ بِهِ قَلْبَهُ . فَإِنَّ إِنْسَانَ عَبْدَ الْإِحْسَانِ ،  
وَكُلُّ مِنْ نَفْرِ سَيَّةٍ مَالِ بَخْسَتِهِ . إِنَّا طَابَ قَلْبَهُ بِكَثْرَةِ تَوَدَّهِ وَتَلَطُّفِهِ ، سَجَّحَتْ  
نَفْسُهُ بِالْإِحْلَالِ .. أَنِّي إِلَّا إِصْرَارٌ ، فَيَكُونُ تَلَطُّفُهُ بِهِ وَاعْتِدَارُهُ إِلَيْهِ مِنْ جَمْلَةِ  
جَنَاحَتِهِ . الَّتِي يَمْكُنُ أَنْ يَبْغِيَ بِهَا فِي الْقِيَامَةِ جَنَاحِهِ . وَلَكِنْ قَدْ سَعَيَ فِي فَرْحَةِ .  
وَسَرْرَوْ قَلْبَهُ بِتَوَدَّهِ وَتَلَطُّفِهِ ، كَقَدْرِ سَعِيِّهِ فِي أَذَاهُ حَتَّى إِذَا قَاتَمَ أَحَدَهُمَا الْآخَرُ ،  
أَوْ زَادَ عَلَيْهِ . أَخَذَ ذَلِكَ مِنْهُ عَوْضًا فِي الْقِيَامَةِ بِحُكْمِ اللَّهِ بِهِ عَلَيْهِ . كَمَنْ أَتَلَفَ فِي  
الْدُّنْيَا مَالًا ، فَجَاءَ بِمُثَلِّهِ ، فَامْتَنَعَ مِنْ لِهِ الْمَالِ مِنَ الْقَبُولِ وَعَنِ الْإِبْرَاءِ ، فَإِنَّ الْحَامِ  
يُحْكَمُ عَلَيْهِ بِالْقَبْضِ مِنْهُ شَاءَ أَمْ أَبَى .

## نَجَاهَ الْمَرءُ بِرِجَاحَ مِيزَانِ حَسَنَاتِهِ

فَكَذَلِكَ يُحْكَمُ فِي صَعِيدِ الْقِيَامَةِ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ ، أَوْ أَعْدَلُ الْمَقْسُطِينَ : وَقِيَامُ  
الْمُتَفَقِّ عَلَيْهِ مِنَ الصَّحِحَيْنِ ، عَنْ أَنَّ سَعِيدَ الْخَدْرِيَّ أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ<sup>(١٣١)</sup>  
«كَانَ فِيْمَ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ قَتَلَ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ نَفْسًا فَسَأَلَ عَنْ أَغْلَمِ أَهْلِ  
الْأَرْضِ فَدَلَّ عَلَى رَاهِبٍ فَلَأَتَاهُ اللَّهُ قَتَلَ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ نَفْسًا فَهَلَ لَهُ مِنْ  
ثَوْبَةٍ قَالَ لَا فَقَتَلَهُ فَكَمَلَ بِهِ مِائَةً ثُمَّ سَأَلَ عَنْ أَغْلَمِ أَهْلِ الْأَرْضِ فَدَلَّ عَلَى  
رَجُلٍ عَالِيٍّ فَقَالَ لَهُ إِنَّهُ قَتَلَ مِائَةً نَفْسًا فَهَلَ لَهُ مِنْ ثَوْبَةٍ قَالَ تَمُّ وَمَنْ يَعْوَلُ

(١٣١) حَدِيثُ أَنَّ سَعِيدَ الْخَدْرِيَّ المُتَفَقِّ عَلَيْهِ كَانَ فِيْمَ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ قَتَلَ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ نَفْسًا فَسَأَلَ عَنْ أَغْلَمِ أَهْلِ الْأَرْضِ - الْحَدِيثُ : هُوَ مُتَقَنٌ عَلَيْهِ كَمَا قَالَ الْمُصْنَفُ مِنْ حَدِيثِ أَنَّ سَعِيدَ .

ما تركه ، وثرة الندم تكفي ما سبق فترك السرقة يكفر السرقة ، بل الندم عليها . ولا يتصور الندم إلا لكونها معصية وذلك عم جميع المعاصي .

وهو كلام مفهوم واقع ، يستنطق المصنف عصيل به ينكشف الغطاء فقول التوبة عن بعض الذنوب لا تخلو إما تكون عن الكبائر دون الصغار ، أو عن الصغار دون الكبائر أو عن كبر دون كبيرة . أما التوبة عن الكبائر دون الصغار ، فأمر ممكن ، لأنه يعلم ، الكبائر أعظم عند الله ، وأجلب لخطيئة الله ومقتها . والصغار أقرب إلى العفو إليها فلا يستحيل أن يتوب عن الأعظم ويتدبر عليه . كذلك يجري على أهل الملك وحرمه . ويعنى على ذاته فيكون خالقاً من الجنابة على الآية ، مستحقاً للجنابة على الدابة والندم يحب استعظام الذنب واعتقاده . بعداً عن الله تعالى وهذا ممكن وجوده في الشرع . فقد كثر التائبين في الأمور الخالية ، ولم يكن أحد منهم معصوماً . فلا تستدعي التوبة العصمة . والبعض قد يخدر المريض العسل تخذيراً شديداً ، وبخدره السكر تخذيراً أخف منه ، على وجه يشعر به أنه ربما لا يظهر ضرر السكر أصلاً ، فيتوب المريض يقول عن العسل دون السكر . فهذا غير محال وجوده وإن أكلهما جهيناً بحكم شهونه ، ندم على أكل العسل دون السكر . الثاني : أن يتوب عن بعض الكبائر دون بعض وهذا أيضاً ممكن . لاعتقاده أن بعض الكبائر أشد وأغلظ عند الله . كذلك يتوب عن القتل ، والنهب ، والظلم ومظالم العباد ، لعلمه أن ديوان العدالة لا يترك ، وما بينه وبين الله يتسارع العفو إليه . فهذا أيضاً ممكن ، كما في تقديم الكبائر والصغار . لأن الكبائر أيضاً متفاوتة في أنفسها وفي اعتقاد مرتكبها . ولذلك قد يتوب عن بعض الكبائر التي لا تتعلق بالعباد ، كما يتوب عن شرب الخمر دون الزنا مثلاً ، إذ يتضمن له أن الخمر مفتاح الشرور ، وأنه إذا زال عقله ارتكب جميع المعاصي وهو لا يدرى . فبحسب ترجح شرب الخمر عنده يبعث منه خوف ، يوجب ذلك تركاً في المستقبل وندماً على الماضي . الثالث : أن يتوب عن صغيرة أو صغار ، وهو مصر على كبيرة يعلم أنها كبيرة كأن يتوب عن الغية ، أو عن

ومن مهمات النائب إذا لم يكن عالماً ، أن يتعلم ما يجب عليه في المستقبل ، وما يحرم عليه ، حتى يمكنه الاستقامة . وإن لم يؤثر العزلة لم تم له الاستقامة المطلقة ، إلا أن يتوب عن بعض الذنوب ، كذلك يتوب عن الشرب والزنا والغضب مثلاً ، وليس هذه توبة مطلقة . وقد قال بعض الناس إن هذه التوبة لا تصح . وقال قائلون : تصح . ولقطع الصحة في هذا المقام مجمل . بل نقول لم قال لا تصح إن عنيت به أن تركه بعض الذنوب لا يفدي أصلاً ، بل وجوده كعده ، فما أعظم خطأك . فإذا نعلم أن كثرة الذنوب سبب لكثرة العقاب ، وقلها لسبب لقلته . ونقول لم قال تصح ، إن أردت به أن التوبة عن بعض الذنوب توجب قولاً يوصل إلى النجاة أو الفوز ، فهذا أيضاً خطأ . بل النجاة والفوز يترك الجميع هذا حكم الظاهر ، ولستنا نتكلم في خفايا أسرار عفو الله .

فإن قال من ذهب إلى أنها لا تصح . إني أردت به أن التوبة عبارة عن الندم ، وإنما يندم على السرقة مثلاً لكونها معصية ، لا لكونها سرقة . ويستحيل أن يتندم عليها دون الزنا إن كان توجعه لأجل المعصية ، فإن العلة شاملة لهما ، إذ من يتوجع على قتل ولده بالسيف يتوجع على قتله بالسكين ، لأن توجعه يفوات محبوه سواء كان بالسيف أو بالسكين ، وكذلك توجع العبد بفوات محبوبه ، وذلك بالمعصية سواء عصى بالسرقة أو الزنا ، وكيف يتوجع على البعض دون البعض ، فالندم حالة يوجها العلم بكون المعصية مفوتة للمحظوظ من العبث إنها معصية فلا يتصور أن يكون على بعض المعاصي دون البعض ، ولو جاز أن يتوب من شرب الخمر من أحد الدينين دون الآخر ، فإذا استحال ذلك من حيث إن المعصية في الحمرتين واحد ، وإنما الدينان ظروف وكذلك أعيان المعاصي آلات للمعصية ، والمعصية من حيث مخالفة الأمر واحدة ، فإذا معنى عدم الصحة أن الله تعالى وعد التائبين رتبة ، وتلك الرتبة لا تتأتى إلا بالندم ، ولا يتصور الندم على بعض المثاليل فهو كالملل المرتب على الإيجاب والقبول فإنه إذا لم يتم الإيجاب والقبول نقول إن العقد لا يصح ، لم يترتب عليه الشرة وهو أى الملك . وتحقيق هذا أن ثمرة مجرد الترک أن ينقطع عنه عقاب

وبهذه المعانٰي تبين سقوط قول القائل: إن الشهوة عن بعض الذنوب غير ممكٰنة ، لأنها مهـاـلة في حق الشهوة ، وفي حق العـرض إلى سخط الله تعالى ، نعم يجوز أن يتوب عن شرب الخمر دون النبيـ، عمـومـاـ في اقـضـاءـ السـخطـ . ويـتـوبـ عنـ الـكـثـرـ دـوـنـ الـقـلـلـ ، لأنـ لـكـثـرـ الذـنـبـ تـأـثـرـاـ فيـ كـثـرـ العـقوـبـةـ ، فيـسـاعـدـ الشـهـوـةـ بـالـقـدـرـ الـذـيـ يـعـجـزـ عـنـ ، وـهـنـاكـ بـعـضـ شـهـوـتـهـ اللهـ تـعـالـىـ . كـالـمـلـيـضـ الـذـيـ حـذـرـهـ الطـيـبـ الـفـاكـيـهـ ، فـإـنـ قـدـ يـتـنـاـوـلـ قـلـلـهـاـ ، وـلـكـنـ لاـ يـسـتـكـثـرـ مـنـهـاـ ، فـقـدـ حـصـلـ مـنـهـاـ أـنـهـ لـاـ يـمـكـرـ . يـتـوبـ عـنـ شـيـءـ وـلـاـ يـتـوبـ عـنـ مـثـلـهـ بـلـ لـاـ بـدـ وـأـنـ يـكـونـ مـاـتـابـ عـنـ مـحـالـهـ مـاـ بـقـىـ عـلـيـهـ . إـمـاـ فيـ شـدـةـ المـعـصـيـةـ وـأـمـاـ فيـ غـلـبـةـ الشـهـوـةـ إـذـاـ حـصـلـ هـذـاـ التـفـتـتـ فـيـ اـعـتـقـادـ تـائـبـ ، تـصـورـ اـخـتـلـافـ حـالـهـ فـيـ الـحـوـفـ وـالـدـمـ . فـيـصـورـ اـخـتـلـافـ حـالـهـ فـيـ التـرـكـ . فـنـدـمـهـ عـلـىـ ذـلـكـ الذـنـبـ ، وـوـفـارـهـ بـعـزـمـهـ عـلـىـ التـرـكـ يـلـحـقـهـ بـمـ يـذـنـبـ ، وـإـنـ لـمـ يـكـنـ قـدـ أـطـاعـ اللهـ فـيـ جـمـيعـ الـأـوـامـرـ وـالـتـوـاهـيـ . فـإـنـ قـلـتـ فـيـ تـصـحـ تـوـبـةـ العـيـنـ مـنـ الرـنـاـ الـذـيـ قـارـفـهـ قـبـلـ طـرـيـانـ الـعـنـةـ؟ـ فـأـقـولـ لـاـ . لـأـنـ اللـهـ عـبـارـةـ عـنـ نـدـمـ يـبـعـثـ العـرـمـ عـلـىـ التـرـكـ فـيـمـاـ يـقـدـرـ عـلـىـ فـعـلـهـ . وـمـاـ لـاـ يـقـدـرـ عـلـىـ مـهـمـهـ قـدـ اـنـدـمـ بـنـفـسـهـ لـاـ يـتـرـكـ إـيـاهـ . وـلـكـنـ أـقـولـ لـوـ طـرـأـ عـلـيـهـ بـعـدـ الـعـنـةـ كـشـفـ وـمـعـرـفـةـ تـحـقـقـ بـهـ ضـرـرـ الرـنـاـ الـذـيـ قـارـفـهـ ، وـثـارـ مـنـهـ اـحـتـرـاقـ ، وـتـحـسـرـ وـنـدـمـ بـحـثـ لـوـ كـانـ شـهـوـةـ الـوـقـاعـ بـهـ بـاقـيـةـ لـكـانـتـ حـرـقـةـ الـدـمـ تـصـعـبـ تـلـكـ الشـهـوـةـ وـتـغـلـبـ ، إـنـ أـرـجـوـ أـنـ يـكـونـ ذـلـكـ مـكـفـرـاـ لـذـنـبـهـ ، وـمـاـجـيـاـ عـنـهـ سـيـتـهـ إـذـ لـاـ خـلـافـ فـيـ تـابـ قـبـلـ طـرـيـانـ الـعـنـةـ ، وـمـاتـ عـقـيـبـ التـوـبـةـ ، كـانـ مـنـ الـتـائـبـينـ وـإـنـ لـمـ يـطـرـأـ عـلـيـهـ حـالـةـ تـبـيـحـ فـيـهاـ الشـهـوـةـ . وـتـيـسـرـ أـسـبـابـ قـضـاءـ الشـهـوـةـ وـلـكـنـهـ تـائـبـ يـاعـتـ بـأـعـتـ بـلـغـ مـبـلـغاـ أـوـجـ بـصـرـ قـصـدـهـ عـنـ الرـنـاـ لـوـ ظـهـرـ قـصـدـهـ . فـإـذـاـ لـاـ يـتـحـلـلـ أـنـ تـبـلـغـ قـوـةـ الـدـمـ فـيـ حقـ الـعـيـنـ هـذـاـ الـمـلـيـغـ ، إـلـاـ أـنـهـ لـاـ يـعـرـفـهـ مـنـ نـفـسـ . فـإـنـ كـلـ مـنـ لـاـ يـشـتـىـ شـيـئـ يـقـدـرـ نـفـسـهـ قـادـرـاـ عـلـىـ تـرـكـهـ بـأـدـنـيـ حـوـفـ . وـالـلـهـ حـالـ مـطـلـعـ عـلـىـ ضـمـيرـهـ وـعـلـىـ مـقـدـارـ نـدـمـهـ ، فـعـسـاهـ يـقـبـلـهـ مـنـ بـلـ الـظـاهـرـ أـنـهـ يـقـبـلـهـ . وـالـحـقـيـقـةـ فـيـ هـذـاـ كـلـهـ تـرـجـعـ إـلـىـ أـنـ ظـلـمـةـ الـمـعـصـيـةـ تـمـحـيـ عـنـ الـقـلـبـ بـشـيـئـينـ:ـ أـحـدـهـ حـرـقـةـ الـدـمـ ، وـالـأـخـرـ

النظر إلى غير الحرم ، أو ما يجري مجرأه ، وهو مصر على شرب الخمر فهو أيضاً ممكناً ووجه إمكانه أنه ما من مؤمن إلا وهو خائف من معاصيه ، ونadam على فعله ندماً إما ضعيفاً وإما قوياً ، ولكن تكون لذة نفسه في تلك المعصية أقوى من ألم قلبه في الخوف منها ، لأسباب توجب ضعف الخوف من الجهل والغفلة ، وأسباب توجب قوة الشهوة ، فيكون الندم موجوداً ، ولكن لا يكون ملياً بتحرIk العزم ، ولا قوياً عليه . فإن سلم عن شهوة أقوى منه ، وإن لم يعارضه إلا ما هو أضعف ، فتهر الخوف الشهوة وغليها ، وأوجب ذلك ترك المعصية ، وقد تشتد ضرراً الفاسق بالخمر ، فلا يقدر على الصبر عنه ، وتكون له ضرراً ما بالغية ، وتلب الناس ، والنظر إلى غير الحرم ، وخوفه من الله قد بلغ مبلغاً يصعب هذه الشهوة الضعيفة دون القوية ، فيوجب عليه جند الخوف ابتعاث العزم للترك ، بل يقول هذا الفاسق في نفسه . إن قيصر الشيطان بواسطة غلبة الشهوة في بعض المعاصي ، فلا ينبغي أن أخلع العذار وأرخي العنان بالكلية ، بل أحاده وبعض المعاصي ، فعسانى أغله ، فيكون قهري له في البعض كفارة لبعض ذنوبه . ولو لم يتصور هذا لما يتصور من الفاسق أن يصل ويصوم ، ولقليل له إن كانت صلاتك لغير الله فلا تصح ، وإن كانت لله فاترك الفسق لله ، فإن أمر الله فيه واحد ، فلا يتصور أن تقصد بصلاتك التقرب إلى الله تعالى ، مالم تقرب بترك الفسق وهذا محال بذل يقول . الله تعالى على أمران ، ولي على المخالفة فيها عقوبات . وأنا ملى في أحدهما بقهر الشيطان ، عاجز عنه في الآخر ، فانا أقهره فيما أقدر عليه ، وأرجو بمجاهدتي فيه أن يكفر عنى بعض ما عجزت عنه بفرط شهوي . فكيف لا يتصور هذا ، وهو حال كل مسلم ؟ إذ لا مسلم إلا وهو جامع بين طاعة الله ومعصيته ، ولا سبب له إلا هنا . وإذا فهم هذا فهم أن غلبة الخوف للشهوة في بعض الذنوب ممكناً وجودها . والخوف إذا كان من فعل ماض أورث الندم ، والندم يورث العزم . وقد قال النبي عليه السلام : «الندم ثانية» ولم يشترط الندم عن كل ذنب . وقال : «النائب من الذنب كمن لا ذنب له» ولم يقل النائب من الذنوب كلها .

فتكسر أعضاؤه عند السقوط على الأرض . وأمن من أن يعضه الكلب  
ويتعذى عليه . وهذا خطأ بل صاحب الماء والكلب إذا كان قوياً عاتاً  
بطنه تأديساً أعلى ، ته آخر ينفك سعاده ضيد .

الحالة الثانية : أن يكون بطلاً في قوة اليقين ، وصدق المخاولة السابقة . إذ بلغ مبلغاً قمع هيجان الشهوة ، حين تأدب بأدب الشرع ، فلا يتحقق إلا بالإشارة من الدين . وقد سكت بـ سيلاء الدين عليها . فهذا أعلى رتبة من المخاول المقام على هيجان الشهوة وقمعه . وقول القائل ليس لذلك فضل في المخاولة عن الإحاطة بمقصود المخاولة . خيال ليس مقصوداً لعيه . بل المقصود قطع ضراوة العدو ، حتى لا يستهان به إلى شهوانه ، وإن عجز عن استحرارك فلا يصدقك عن سلوك طريق الدهر . فإذا قهرته وحصلت المقصود ، فقد ظفرت وما دمت في المخاولة ، فأنت بعد ذلك طلب الظرف . ومثاله كمثال من قهر العدو واسترقه ، بالإضافة إلى من هو مشغول بالجهاد في صف القتال ، ولا يدرى كيف يسلم . ومثاله أيضاً مثال من علم كلب الصيد ورماض الفرس ، فهذا نائمان عنده بعد ترك الكتب الضراوة والفرس الجماح ، بالإضافة إلى من هو مشغول بمقاساة التأديب بعد . ولقد زل في هذا فريق ، فظنوا أن المخاولة هو المقصود الأفضل ، ولم يعسموا أن ذلك طلب للخلاص من عوائق الطريق ، وظن آخرون أن قمع الشهوة وإماتتها بالكلية مقصود حتى جرب بعضهم نفسه فعجز عنه ، فقال هذا حال فكذب بالشرع ، وسلك سبيل الإباحة ، واسترسل في اتباع الشهوات . وكل ذلك جهل وضلال وقد فررنا ذلك في كتاب رياضة النفس من ربيع المهمات . فإن قلت : فما قولك في تائين ، أحدهما نسي الذنب ولم يشتغل بالتفكير فيه ، والآخر جعله نصب عينه ولا يزال يتفكير فيه ويخترق ندماً عليه . ما يهما أفضلاً ؟ .

أيهمَا أَفْضَلْ؟

فأعلم أن هذا أيضاً قد اختلفوا فيه . فقال بعضهم : حقيقة التوبة أن تصب

111

شدة المواجهة بالترك في المستقبل وقد امتنعت المواجهة بزوال الشهوة ولكن ليس محلاً أن يقوى الندم بحيث يقوى على محواه دون المواجهة . ولولا هذا لقلنا إن التوبية لا تقبل مالم يعيش التائب بعد التوبية مدة ، بمقدار نفسه في عين تلك الشهوة مرات كثيرة . وذلك مما لا يدل ظاهر الشرع على اشتراطه أصلاً . فإن قلت : إذا فرضنا تائين ، أحدهما سكت نفسه عن التروع إلى الذنب ، والآخر يقع في نفسه نزوع إلى وهو بمقدارها ويعنها . فما يعنى أفضلاً ؟ .

فأعلم أن هذا مما اختلف العلماء فيه . فقال أَحْمَدُ بْنُ أَنَّ الْخَوَارِيُّ وَأَصْحَابُ أَنَّ الْخَوَارِيِّ أَنَّ الْجَاهِدَ أَفْضَلُ ، لَأَنَّ مَعَ التُّوْبَةِ فَضْلُ الْجَهَادِ . وَقَالَ سَلِيمَانُ الدَّارَانِيُّ : إِنَّ الْجَاهِدَ أَفْضَلُ ، لَأَنَّ مَعَ التُّوْبَةِ فَضْلُ الْجَهَادِ . وَقَالَ عَلَمَاءُ الْبَصَرَةِ : ذَلِكَ الْآخِرُ أَفْضَلُ ، لَأَنَّهُ لَوْ قَطِرَ فِي تَوْبَتِهِ كَانَ أَقْرَبَ إِلَى السَّلَامَةِ مِنَ الْمُجَاهِدِ الَّذِي هُوَ فِي عَرْضِهِ الْفَنُورُ عَنِ الْمُجَاهِدَةِ وَمَا قَالَهُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنَ الْفَرِيقَيْنِ لَا يَخْلُو عَنْ حَقٍّ وَعَنْ فَصُورٍ عَنْ كَمَالِ الْحَقِيقَةِ وَالْحَقِّ فِيهِ أَنَّ الَّذِي اقْطَعَ نَوْعَ نَفْسِهِ لِهِ حَالَتَانِ .

إحداها: أن يكون انقطاع نزوعه إليها يفتور في نفس الشهوة فقط ، فالمحايدة أفضل من هذا . إذ تركه بالمحايدة قد دل على قوة نفسه ، واستيلاء دينه على شهوته ، فهو دليل قاطع على قوة اليقين ، وعلى قوة الدين . وأعني بقوة الدين قوة الإرادة التي تبعث بإشارة اليقين ، وتعمق الشهوة المتبعة بإشارة الشياطين . فهاتان قوتان تدل أحاجايدة علیهما قطعاً . وقول القائل إن هذا أسلم ، إذ لو فتر لا يعود إلى الذنب ، فهذا صحيح ولكن استعمال لفظ الأفضل فيه خطأ وهو كقول القائل ، العين أفضل من الفحل ، لأنه في أمن من خطر الشهوة والصبي أفضل من البالغ ، لأنه أسلم . والمفلس أفضل من الملك القاهر القائم لأعدائه ، لأن المفلس لا عدو له ، والملك ربما يُغلب مرة وإن غالب مرات . وهذا كلام رجل سليم القلب ، قاصر النظر على الظواهر ، غير عالم بأن العز في الأخطار ، وأن العلو شرطه اقتحام الأغوار . بل هو كقول القائل: الصياد الذي ليس له فرس ولا كلب ، أفضل في صناعة الاصطياد وأعلى رتبة من صاحب الكلب والفرس ، لأنه آمن من أن يجتمع به فرسه ،

110

النعم في الآخرة لزيادة رغبته . ولكن إن كان شـ ، فلا ينبغي أن يطيل فكره في كل ماله نظير في الدنيا كالخور والقصور . فإذا ذلك الفكر ربما يحرك رغبته ، فيطلب العاجلة ولا يرضي بالآجلة . بل ينبغي . ينفك في لذة النظر إلى وجه الله تعالى فقط . فذلك لا نظير له في الدنيا . فذلك تذكر الذنب قد يكون حرجاً للشهوة . فالبدىء أيضاً قد يستضر به . يكون السوان أفضـ له عند ذلك .

ولا يصدقك عن التصديق بهذا التحقيق ما <sup>لهم</sup> من بكاء داود ونياحة عليه السلام . فإن قياسك نفسك على الآباء قياس في غاية الاعوجاج ، لأنهم قد ينزلون في أقوافهم وأفعالهم إلى <sup>الدرجات</sup> اللاحقة بأئمهم ، فإنهم ما بعثوا إلا لارشادهم ، فعليهم التلمس بما تنتفع <sup>أئمهم</sup> مشامته ، وإن كان ذلك نازلاً عن ذروة مقامهم . فلقد كان في الشيوخ من لا يضر على مرديه ببرع رياضة إلا وبخوض معه فيها ، وقد كان مستعيناً <sup>لهم</sup> بها عن المواجهة وتأديب النفس تسهيلاً للأمر على المربي . ولذلك قال <sup>عليه السلام</sup> : « أَمَا إِلَى لَا أَسْتَ وَلَكَنِي أَسْتَ لِأَشْرَعْ » وفي لفظ « إِنَّا أَسْهُ لِأَسْنَ » .

ولا تتعجب من هذا ، فإن الأم في كنف شفقة الآباء كالصبيان في كنف شفقة الآباء ، وكملاوشى في كنف الرعاة . أمـا بـي الأـب إذا أـراد أـن يـسـتـطـعـونـ ولـدهـ الصـبـيـ ، كـيـفـ يـنـزـلـ إـلـىـ درـجـةـ نـطـقـ الصـبـيـ ، كـاـلـ قـالـ عـلـيـهـ (١٣٣) لـلـحـسـنـ (كـيـعـ كـيـعـ) لـمـاـ أـخـذـ مـنـ قـرـ الصـدـقـةـ وـوـضـعـهـ فـيـهـ . وـمـاـ كـانـ فـصـاحـتـهـ تـقـصـرـ عـنـ أـنـ يـقـرـلـ : أـرـمـ هـذـهـ الشـرـةـ بـهـ حـرـامـ . وـلـكـمـ لـمـ أـعـلـمـ أـنـ لـاـ يـفـهـمـ مـنـطـقـهـ ،

(١٣٢) حدث أمّا إلى لا أنسٍ ولكن أنسٍ ألا يُشرع: ذكره مات بلاعًا بغير إسناد وقال ابن عبد البر لا يوجد في الموطأ إلا مرسلا لا إسناد له وكذا قال حمزة الكوفي إنه لم يرد من غير طريق مالك وقال أبو طاهر الأنصاري وقد طال بحثي عنه وسؤالني عنه للكلمة والحفظ عدم اهتزّ به ولا سمعت عن أحد أنه ظهر به قال، وادع بعض طلبة الحديث أنه وفاته مسنّة.

(١٣٢) حديث أنه قال للحسن كجع كجع ؟ أخذته تمرة من الصدقة ووضعها في فمه : البخاري من حديث أبي هريرة ونقده في كتاب الحلال والحرام .

ذنبك بين عينيك وقال آخر : حقيقة التوبة أن تنسى ذنبك . وكل واحد من المذهبين عندنا حق ، ولكن بالإضافة إلى حالين . وكلام المتصوفة أبداً يكون قاصراً ، فإن عادة كل واحد منهم أن يغير عن حال نفسه فقط ، ولا يهمه حال غيره ، فتخلف الأجيوبة لاختلاف الأحوال وهذا نقصان بالإضافة إلى الهمة والإرادة والجد ، حيث يكون صاحبه مقصور النظر على حال نفسه ، لا يهمه أمر غيره . إذ طريقه إلى الله نفسه . ومنازلة أحواله . وقد يكون طريق العبد إلى الله العلم . فالطرق إلى الله تعالى كثيرة وإن كانت مختلفة في القرب والبعد ، والله أعلم من هو أهلى سبيلاً ، مع الاشتراك في أصل الهدى . فأقول : تصور الذنب وذكره والتتفجع عليه ، كمال في حق المبتدئ ، لأنه إذا نسيه لم يكتثر احترافه ، فلا تقوى إرادته وابتعاته لسلوك الطريق . ولأن ذلك يستخرج منه الحزن والخوف الوازع عن الرجوع إلى مثله . فهو بالإضافة إلى سالك الطريق نقصان . فإنه شغل مانع عن سلوك الطريق . بل سالك الطريق يبني أن لا يرجع على غير السلوك . فإن ظهر له مبادئ الوصول ، وانكشفت له أنوار المعرفة ولو ام الغيب ، استغرقه ذلك ، ولم يبق فيه متسع للالتفات إلى ما سبق من أحواله ، وهو الكمال ، بل لو عاق المسافر عن الطريق إلى بلد من البلاد نهر حاجر ، طال تعب المسافر في عبوره مدة ، من حيث إنه كان قد سر جسره من قبل . فلو جلس على شاطئ النهر بعد عبوره ، يبكي متأسفاً على تخريبه الجسر ، كان هذا مانعاً آخر لاشتغال به بعد الفراغ من ذلك المانع . نعم إن لم يكن الوقت وقت الرحيل ، لأن كان ليل فتنة السلوك ، أو كان على طريقه أنهار وهو يخاف على نفسه أن يمر بها ، فليقطع بالليل بكلأه وحزنه على تخريب الجسر ، ليتأكد بطول الحزن عزمه على أن لا يعود إلى مثله . فإن حصل له من التبيه ما وثق بنفسه أنه لا يعود إلى مثله ، فسلوك الطريق أولى به من الاستغلال بذكر تخريب الجسر والبكاء عليه . وهذا لا يعرفه إلا من عرف الطريق ، والمقصد ، والعائق ، وطريق السلوك وقد أشرنا إلى تلويجات منه في كتاب العلم ، وفي ربع المهلكات . بل تقول شرط دوام التوبة أن يكون كثير الفكر في

ترك الصصاحة ونزل إلى لكته<sup>(١٣٤)</sup> . بل الذي يعلم شاة أو طائرأ ، يصوت به رغاء<sup>(١٣٥)</sup> أو صفراً تشبهاً بالبيضة والطائر ، تلطفاً في تعليمه . فبإياك أن تغفل عن أمثال هذه الدقائق ، فإنها مزلة أقدام العارفين فضلاً عن الغافلين ، نسأل الله حسن التوفيق بلطفه وكرمه .



#### الفصل الرابع

### أقسام العباد في درام التوبة

اعلم أن النابين في التوبة على أربع طبقات

#### توبه ذات النفس المطمئنة

الطبقة الأولى : أن يهرب العذخي ويسته على التوبة إلى آخر عمره . فيندرك ما فرط<sup>(١٣٦)</sup> من أمره ، ولا يحدث نفسه بالعود إلى ذنبه ، إلا الرلات التي لا يفتك البشر عنها في العادات مهما لم يكن في رتبة التوبة . فهذا هو الاستقامة على التوبة . وصاحبة هو الساير بالخورات المستبدل بالسيارات حسناً . واسم هذه التوبة التوبة النصوح . واسم هذه النفس الساكنة النفس المطمئنة ، التي ترجع إلى ربها راضية مرضية . وهؤلاء هم الذين إلهم الإشارة بقوله عز وجل<sup>(١٣٧)</sup> « سبئ المفردون المستهترون يذكر الله تعالى ووضع الذكر عنهم أو زارهم فوراً دوا القيمة خفافاً » فإن في إشارة إلى أنهم كانوا تحت أزوار وضعها الذكر عنهم .

وأهل هذه الطبقة على رتب من حيث البراع إلى الشهوات ، فمن تائب سكنت شهواته تحت قبر المعرفة ، ففتر نزعها ، ولم يشغله عن السلوك صرعيها ، وإلى من لا يفتك عن متابعة النفس . ولكنه مل بمحاجتها وردها .

(١٣٤) اللكتة : الغي ونقل البستان والعجبة والعجز عن الصصاحة والبيان .

(١٣٥) الرغاء : صوت العبر ، والنعام والضبع وقف الرعد ، وبكاء الصي الشديد ، والمقصود الصوت .

(١٣٦) فرط سبئ والفارط السائب .

(١٣٧) حديث سق المفردون المستهترون بذكر الله - الحديث : الترمذى من حديث أبي هريرة وحسنه وقد تقدم .

غاية البعد . وهؤلاء لهم حسن الوعد من الله تعالى ، إذ قال تعالى ﴿الذين تجتَنَّ نَكَارَ الْأَنْفَهِ وَالْفَاحِثَةِ إِلَّا اللَّهُمَّ إِنْ دَبَّكَ وَاسْعُ الْغَفْرَةِ﴾ <sup>(١٣٨)</sup> .

فكل إمام يقع بصغريرة ، لا عن توطين نفس عليه ، فهو جدير بأن يكون من اللهم المغفور عنه . قال تعالى ﴿وَالَّذِينَ إِذَا لَهُوا فَاحْشَأْتُمُ الْفَسَّهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ﴾<sup>(١٣٩)</sup> فائتى عليهم مع ظلمهم لأنفسهم ، لشدهم ولوهم أنفسهم عليه . ولأن مثل هذه برتبة الإشارة بقول ﴿عَلَيْهِمْ﴾ ، فيما رواه عنه على كرم الله وجهه<sup>(١٤٠)</sup> « خياركم كل مفتئن تواب » وفي حير آخر<sup>(١٤١)</sup> « المؤمن كالسبلة يقىءُ أخياناً وميل أخياناً » وفي الخبر<sup>(١٤٢)</sup> « لا يَدُلُّ لِلْمُؤْمِنِ مِنْ ذَئْبٍ يَأْتِيهِ الْفَتَنَةُ يَغْدِي الْفَتَنَةَ أَيْ الْحِينَ بَعْدَ الْحِينَ .

فكل ذلك أدلة قاطعة على أن هذا القدر لا ينفع التوبة ، ولا يلحق أصحابها بدرجة المصريين . ومن يؤيده مثل هذا عن درجة الناينين ، كالطبيب الذي يؤيده الصحيح من دوام الصحة ، بما يتناوله من المواكه والأطعمة الحارة مرة بعد أخرى ، من غير مداومة واستمرار . وكالسيه الذي يؤيده المتفقه عن نيل درجة الفقهاء ، بفتوره عن التكرار والتعلّم في أوقات نادرة غير متناوله ولا كثرة وذلك يدل على فقسان الطبيب ونفيه بل الفقيه في الدين هو الذي لا يؤيده الخلق عن درجات السعادات ، ثم يفقه لهم من فترات ومقارفة السعادات الخطيئات . قال النبي عليه السلام (١٤٣) : **كُلُّ بَنِي آدَمَ خَطَّاءُونَ وَخَيْرُهُ**

$$170 \times (174) \quad \text{versus} \quad 171 \times (175)$$

(١٤٠) حديث على حيار كأكمل مقتنٍ لكتاب الله عليه في الشعب بستن ضعيف .  
 (١٤١) حديث المؤمن كالسلطة تفيء أحياناً وتعمل أحياناً . يعلى وابن حيل في الضعفاء من حديث أنس والضربي من حديث عمارة بن ياسر والبيهقي في الشعب من حديث الحسن وكلها ضعيفة وقالوا تقدم بذل تفوي وفى الأمثال للرازى مزى إسناد جيداً لحديث أنس .  
 (١٤٢) حديث لا يد المؤمن من ذنب ياتيه الغيبة بعد الفتن المطرانى : والبيهقي في الشعب من حديث

ابن عباس يأسأ عبد الله بن مسعود عن حسنة .  
جاءه عبد الله بن مسعود فقال له : يا أبا عباس !  
لما نزلت الآية <sup>الآية رقم ١٤٣</sup> حذرتني من حسنة .  
فقال له : يا عبد الله !  
لما نزلت الآية <sup>الآية رقم ١٤٣</sup> حذرتني من حسنة .

ابن عباس بـ اسأله حسنه .  
 (١٤٣) حديث كل ابن آدم خطاء وخير الخطائين المستغفرون : الترمذى واسنفه الحاكم وصحح إسناده  
 من حديث أنس وقال التوابون بدل المستغفرون هـ فلت فيه بقى بن نعمة ضعفه البخارى .

من حديث أنس وقال التوابون بدل المستفيدين . قلت فيه عبي بن مسعدة ضعفه البخاري .

ثم تفاوت درجات التزاع أيضاً بالكثرة والقلة وباختلاف المدة، وباختلاف الأنواع وكذلك يختلفون من حيث طول العمر. من مختلف بعثت قريباً من توبته، يغطى على ذلك لسلامته وموته قبل الفترة، ومن مهل طال جهاده وصبره، وتمادت استقامته وكثرة حسنه، وحال هذا أعلى وأفضل، إذ كل سبعة فإنما تمحوها حسنة، حتى قال بعض العلماء، إنما يكفر الذنب الذي ارتكبه العاصي أن يتمكن منه عشر مرات، مع صدق الشهوة، ثم يصر عنه، ويكسر شهوته خوفاً من الله تعالى. واشترط هنا بعيد، وإن كان لا يذكر عظم أثره لو فرض. ولكن لا ينبغي للمربي الضعيف أن يسلك هذه الطريقة، ففيح الشهوة، وتحضر الأسباب حتى يتمكن، ثم يطمع في الانكماش، فإنه لا يؤمن بخروج عنان الشهوة عن اختياره، فيقدم على المعصية، وينقض توبته. بل طريقها الفرار. من ابتداء أسبابه الميسرة له، حتى يسد طرقها على نفسه، ويسعى مع ذلك في كسر شهوته بما يقدر عليه. فبسلم توبته في الابتداء.

## توبية ذي النفس اللوامة

الطبقة للثانية : تائب سلك طريق الاستقامة في أمهات الطاعات ، وترك  
كيار الفواحش كلها ، إلا أنه ليس ينفك عن ذنوب تعرية ، لا عن عدم  
وتجريد قصد ، ولكن يبتلي بها في عماري أحواله . من غير أن يقدم عزماً على  
الإقدام عليها . ولكنه كلما أقدم عليها لام نفسه وندم وتأسف ، وجدد عزمه  
على أن يبتشر للاحتراز من أسبابها التي تعرضه لها . وهذه النفس جديرة بأن  
 تكون هي النفس اللوامة ، إذ تلوم صاحبها على ما تستهدف له من الأحوال  
 الفعيمة ، لا عن تصسيم عزم وتخمين رأي وقصد . وهذه أيضاً رتبة عالية ، وإن  
 كانت فارلة عن الطبقة الأولى . وهي أغلب أحوال التائبين . لأن الشر معجون  
 بطينة الأدمى فلما ينفك عنه . وإنما غاية سعيه أن يغلب خبره شره ، حتى ينفل  
 ميزانه ، ففرجع كفة الحسنات فاما أن تخلو بالكلية كفة السيئات ، فذلك في

التحصيل . دل على أنه سبق له في الأزل أن يكتب من جملة العالمين . فلذلك ارتبطت سعادات الآخرة ودركها بالحسنات والسيئات ؛ بحكم تقدير مسبب الأسباب ، كارتباط المرض والصحة بتناول الأغذية والأدوية وارتباط حصول فقه الناس ، الذي به تستحق المناصب العلية في أنسيا ، بترك الكسل ، والمواظبة على تفقيه النفس . فكما لا يصلح لمنصب الرياسة ، والقضاء ، والتقدم بالعلم . إلا نفس صارت فقيهة بطول التفقيه ، فلا يصلح ملوك الآخرة ونعمتها ، ولا للقرب من رب العالمين ، إلا قلب سليم صار ظاهراً بطول التركة والتطهير . هكذا سبق في الأزل جديير رب لأرباب . ولذلك قال تعالى ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاها فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَنَقْرَاهَا تَدْأُلْخَابَ مَنْ دَسَّاهَا﴾<sup>(٤٧)</sup> فمهما وقع العيد في ذنب ، فصار الذنب نقداً والتوبة نسيمة ، كان هذا من علامات الخذلان . قال عليه السلام<sup>(٤٨)</sup> إن العبد ليعمل بعمل أهل الجنة سبعين سنة حتى يقول الناس إله من أهلهما ولا يبقى بيته وبيته الجنة إلا شير قيني غلية الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها<sup>(٤٩)</sup> . فإذا الخوف من الخاتمة قبل الشريعة . وكل نفس فهو خاتمة ما قبله . إذ يمكن أن يكون الموت متصلأ به ، فنراقب الأنفاس ، وإلا وقع في المخنور ، ودامت الحسرات حين لا ينفع التحسن .

## توبه النفس الأمارة

الطبيقة الثانية: أن يترب ويجري مدة على لاستقامة، ثم يعود إلى مقارفة الذنب أو الذنوب من غير أن يحدث نفسه بالشيء، ومن غير أن يتأسف على فعله. بل ينهيك اهتماك الغافل في اتباع شهرته. فهذا من جملة المتصرين. وهذه النفس هي النفس الأمارة بالسوء الغرارة من الخير. وبخلاف على هذا سوء

(١٤٧) الشمس: ٧، ٨، ٩، ١٠، ١١

(١٤٨) حديث إن العبد ليعمل بعمل أهل الجنة سبعين سنة - الحديث : متقد عليه من حديث سهل بن معن قوله سبعين سنة ولسلم من حيث في هريرة أن الرجل ليعمل الزمن الطويل بعمل أهل الجنة الحديث والأحد من رواية شهير بن حوش عن أبي هريرة أن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة سبعين سنة وشهر يختلف فيه .

الخطالين التوابون المستغفرون » وقال أيضاً<sup>(١٤٤)</sup> « المؤمن واه راقع فخيرهم من مات على رفعه » أى واه بالذنب ، راقع بالتنية والندم . وقال تعالى « أولئك يتوئون أجرهم مرئين بما صبروا ويدرؤون بالحسنة السيدة<sup>(١٤٥)</sup> » فما وصفهم بعدم السيدة أصلاً .

## توبه ذى النفس المولة

الطبقة الثالثة : أن يتوب ويستمر على الاستقامة مدة يشعر بخلله الشهوة في بعض الذنوب فيقدم عليها عن صدق وقصد شهوة ، لعجزه عن قهر الشهوة . إلا أنه مع ذلك مواطن على الطاعات ، وتأرك جملة من الذنوب مع القدرة والشهوة . وإنما قهرته هذه الشهوة الواحدة أو الشهوان ، وهو بود لو أقدره الله تعالى على قمعها ، وكفاه شرها . هذا أمنيته في حال قضاء الشهوة . وعند الفراغ يتندم ويقول . ليتني لم أفعله ، وسأتوب عنه . وأجاده نفسي في قهرها . لكنه تسول نفسه ، ويسوف توبته مرتّة بعد أخرى . ويوماً بعد يوم . فهذه النفس هي التي تسمى النفس المسولة . وصاحبها من الذين قال الله تعالى فيهم ﴿ وآخرون اغترفوا بذنوبهم خلطوا عملاً صالحًا وآخر سيئاً ﴾ (١٤٣) فأمره من حيث مواطنه على الطاعات وكراهته لما تعاطاه مرجو : فعسى الله أن يتوب عليه . وعاقبته محظة من حيث تسويفه وتأخيره ، فربما يختطف قبل التوبة ، ويقع أمره في المشتبه . فإن تداركه الله يفضله وجر كسره ، وامتن عليه بالتوبة . التحق بالسابقين . وإن غلبه شقوته ، وقهرته شهوته ، فيخشى أن يتحقق عليه في الخاتمة ما سبق عليه من القول في الأزل ، لأنه مهما تعذر على المتفقه مثلًا الاحتراز عن شواغل التعليم ، دل تعذره على أنه سبق له في الأزل أن يكون من الجاهلين ، فيضعف الرجاء في حقه . وإذا يسرت له أسباب المراقبة على

(٤٤) حديث المؤمن واه راقع فخرهم من مات على رقمه : الصرافي والبيهقي في الشعب من حديث جابر بن سند شعيف وقال لم يعبد بذل فخرهم .

رائع : أى جيء به عصبيته ويرفعه بذرته من رفعت الوب إذا رأته .  
١٤٥ ( الفصل : ٤ ) ١٤٦ ( الفصل : ٥ )

سته لا تذيل لها فيما جيئا . وأنه قد أخبر قال ﴿ وَأَن لَّمْ يَلِإِسْفَانَ إِلَّا  
مَا سَعَى ﴾<sup>(١٤٥)</sup> فكيف يعتقد أنه كريم في الآخرة وليس بكرم في الدنيا .  
وكيف يقول . ليس منتقى الكرم الفتور ع كسب المال ، ومقتضاه الفتور  
عن العمل للملك المقيم والنعيم الدائم ، وأن ثبت بحكم الكرم يعطيه عن غير  
جهد في الآخرة ، وهذا يمتهن مع شدة الاجداد في غالب الأمر في الدنيا .  
وبناء قوله تعالى ﴿ وَفِي النَّسَاءِ رِزْقُكُمْ وَهُنَّ عَوْدُونَ ﴾<sup>(١٤٦)</sup> .

- فنعود بالله من العمى والضلال . فما إلا انتكاس على أم الرأس ،  
وانغمس في ظلمات الجهل : وصاحب هذا حمير بأن يكون داخلاً تحت قوله  
تعالى ﴿وَلَوْ تَرَى إِذَا الْمُجْرِمُونَ نَاكِرُوا رُؤْسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا  
وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا يَعْمَلُ صَالِحَاهُ﴾<sup>١٥١</sup> أى أبصرنا أنك صدقت إذ قلت ﴿وَأَنَّ  
إِلَيْنَا إِلَّا مَا سَعَى﴾<sup>١٥٢</sup> فارجعنا سعي . وعند ذلك لا يمكن من  
الانقلاب ، ويخنق عليه العذاب : فنعود الله من دواعي الجهل والشك  
والارتباط السائى بالضرورة إلى سوء التقليل والماطل .



٣٩ : المجموع (١٤٩)

١٥٠) الداريات :

١٢ (١٥١) المجلة :

الختامة ، وأمره في مشيّة الله . فإن حُمّ له بالسوء على شفاعة لا آخر لها ، وإن حُمّ له بالحسنى حتى مات على التوحيد فيتظر له الخلاص من النار ولو بعد حين . ولا يستحيل أن يشمله علوم الغفر بسبب حُقْنَى لا نطلع عليه ، كما لا يستحيل أن يدخل الإنسان خراباً ليجد كثراً فيتفق أن مجده ، وإن يجلس في البيت ليجعله الله عالماً بالعلوم من غير تعلم كما كان الأنبياء صلوات الله عليهم . فطلب المغفرة بالطاعات كطلب العلم بالجهد والتكرار ، وطلب المال بالتجارة وركوب البحار . وطلبها بمجرد لو جاء مع خراب الأعمال ، كطلب الكثوز في الموضع الخربة ، وطلب العلوم من تعليم الملائكة . وليت من اجتهد تعلم ، وليت من انتحر استغنى ، وليت من صام وصلى غفر له . فالناس ، كلهم محرومون إلا العاملون ، والعاملون كلهم محرومون إلا الخلصون ، والخلصون على خطير عظيم .

وكان من خرب بيته وضيع ماله، وترك نفسه وعياله جياعاً، يزعم أنه يتضرر فضل الله بأن يرزقه كثراً يجده تحت الأرض في بيته الخرب، يعد عند ذوى البصائر من الحمقى والمغورين، وإن كان ما ينتظره غير مستحيل في قدوة الله تعالى وفضله، فكذلك من يتضرر المغفرة من فضل الله تعالى وهو مقصر عن الطاعة، مصر على الذنب، غير سالك سبيل المغفرة، يعد عند أرباب القلوب من المغتربين.

والعجب من عقل هذا المعتوه ، وترويجه حماقه في صيغة حسنة ، إذ يقول :  
إن الله كريم ، وجنته ليست تضيق على مثلى ، ومعصيتي ليست تضره . ثم تراه  
يركب البحار ، ويقتسم الألوغار في طلب الدينار ، وإذا قيل له إن الله كريم ،  
ودنانير خزانته ليست تقصّر عن فقرك وكسلك بترك التجارة ليس يضرك ،  
فاجلس في بيتك فعساه يرزقك من حيث لا تخسب يستحقن فائل هذا الكلام  
ويستهزئ به ، ويقول ما هذا الموس ؟ السماء لا تمطر ذهباً ولا فضة ،  
إنما ينال ذلك بالكسب ، هكذا قدره مسبب الأسباب ، وأجرى به سنته ،  
ولا تدليل لسنة الله . ولا يعلم المغدور أن رب الآخرة ورب الدنيا واحد وأن

أعمال القلوب؛ وهي التوبة أو العزم على التوبة، وحب الإفلاع عن الذنب، وتغوف العقاب عليه، ورجاء المغفرة له، وأرجحة من أعمال الجوارح وهي أن تصل عقب الذنب ركعين، ثم تستغفر الله تعالى سبعين مرة، وتقول سبحان الله العظيم وبخده مائة مرة، ثم تصدق بصدقه وتصرم يوماً. وفي بعض الآثار<sup>(١٥٢)</sup> : تسبع الوضوء، وتدخل المسجد، تصل ركعين.

وفي بعض الأخبار<sup>(١٥٣)</sup> : تصل أربع ركعات. وفي الخبر<sup>(١٥٤)</sup> «إذا عملت سبعة فاتيئها حسنة تكفرها السر بالسر والعلانية بالعلانية»، ولذلك قبل: صدقة السر تکفر ذنوب الليل. وصدقه الجم تکفر ذنوب النهار.

وفي الصحيح<sup>(١٥٥)</sup> أن رجلاً قال لرسول الله عليه السلام، إني عالجت امرأة فأصبت منها كل شيء إلا الميس. فاقض عن حكم الله تعالى. فقال عليه السلام «أو ما أصبت معاً صلحة العذابة» قال بلى. فقال عليه السلام «إن الحسناً يذهب بالسيئات» وهذا يدل على أن ما دون الرثا من معاجنة النساء صغيرة. إذ جعل الصلاة كفارة له عقاضي قوله عليه السلام «الصلوات الخمس كفارات لما ينفعن»

(١٥٢) النان من مكفرات الذنب أن تسبع الوضوء وتدخل المسجد وتصل ركعين: أصحاب السنن من حديث أبي بكر الصديق رضي الله عنه ما من عبد يذنب ذنب محسن الطهور ثم يقوم فيصل ثم يستغفر الله إلا غفر الله له لفظ ذنب أو داود وهو في الكربل للشافعى مردعاً ومحظياً فلعل المصنف عرباً لأثر لإرادة الموقف قد ذكره اختياطاً وإن الآثار ليست من شرط كفاف

(١٥٣) حديث التكبير بصلحة أربع ركعات: ابن مروي به في التفسير والبيهقي في الشعب من حديث ابن عباس قال كان رجل من أصحاب النبي عليه السلام يبوي امرأة - الحديث: وفيه فسراها جلس منها مجلس الرجل من امرأة وحرك ذكره فإذا هو مثل المذنب قائم نادماً ففي النبي عليه السلام ذكر له النبي عليه السلام صل أربع ركعات فأنزل الله عن وجل وآتم الصلاة طرق الباب الآية واسناده جيد.

(١٥٤) حديث إذا عملت سبعة فاتيئها حسنة تکفرها السر بالسر والعلانية بالعلانية: البيهقي في الشعب من حديث معاذ وفيه رجل لم يسم ورواه الطبراني من رواية عصاء بن مسار عن معاذ ولم يلفظ وما عملت من سوء فأحدث الله فيه توبة السر بالسر - الحديث.

(١٥٥) حديث أن رجلاً قال يارسول الله إني فاتحت امرأة فاصبت منها كل شيء إلا الميس - الحديث: في نزول إن الحسناً يذهب العذابة متفق عليه من حديث ابن مسعود دون قوله أو ما صلحت معنا صلاة العذابة ورواية مسلم من حديث أنس وبه هل حضرت معنا الصلاة قال نعم ومن حديث أبي أمامة وفيه ثم شهدت الصلاة معنا قال نعم - الحديث.



## الفصل الخامس

### بيان ما ينبغي أن يمداد إليه التائب إن جرى عليه ذنب إما عن قصد وشهوة غالبة أو عن إمام بحكم الاتفاق

اعلم أن الواجب عليه التوبة، والندم، والاشتغال بالتكفير بحسن تضاده، كما ذكرنا طريقه. فإن لم تساعدك النفس على الترك لغيبة الشهوة، فقد عجز عن أحد الواجبين فلا ينبغي أن يترك الواجب الثاني؛ وهو أن يدرأ بالحسنة السيئة لمحوها، فيكون من خلط عملاً صالحاً وآخر سبيلاً، فالحسنات المكفرة للسيئات إما بالقلب، وإما باللسان وإما بالخارج. ولتكن الحسنة في محل السيئة، وفيما يتعلق بأسبابها.

فأما بالقلب، فليکفره بالنصرع إلى الله تعالى في سؤال المغفرة والعفو، ويذلل تذلل العبد الآبق، ويكون ذلك بحيث يظهر لسائر العاد، وذلك ينقصان كبره فيما ينبعهما. فما للعبد الآبق المذنب وجه للتکبر على سائر العباد. وكذلك يضرر بقلبه الخيرات للMuslimين، والعزم على الطاعات.

وأما اللسان، فبالاعتراف بالظلم والاستغفار، فيقول رب ظلمت نفسى وعملت سوءاً فاغفر لي ذنبي وكذلك يکثر من ضرور الاستغفار، كما أوردهنا في كتاب الدعوات والأذكار.

وأما الجوارح، فالطاعات، والصدقات، وأنواع العبادات. وفي الآثار ما يدل على أن الذنب إذا أتى بثانية أعمال كان العفو عنه مرجواً. أربعة من

قلبه . وهذا يرجع إلى مجرد حركة manus . لا جدوى له . فاما إذا انصاف  
إليه تضرع القلب إلى الله تعالى « وابتهاله » سؤال المغفرة ، عن صدق إرادة  
وخلوص نية ورغبة ، فهذا حسنة في نفسه . فتحل محل لأن تدفع بها السيئة .  
وعلى هذا تحمل الأخبار الواردة في فضل الاستغفار . حتى قال عليه السلام (١٥٩) « ما  
أصرّ من استغفر ولغاد في اليوم سبعين مرّة » وهو عبارة عن الاستغفار  
بالقلب . وللتوبة والاستغفار درجات . وأنّها لا تخلو عن الفائدة وإن لم تنتهي  
إلى أواخرها . ولذلك قال سهل . لا بد لمن في كل حال من مولاه . فأحسن  
أحواله أن يرجع إليه كل شيء : فإن عصى . يارب استر على . فإذا فرغ من  
المعصية قال يارب تب على . فإذا تاب قال . رب ارزقني العصمة . وإذا عمل  
قال يارب تقبل مني .

وَسَلَلْ أَيْضًا عَنِ الْاسْتَغْفَارِ الَّذِي يَكْرَهُ الذُّنُوبُ قَوْلًا، أَوْلَى الْاسْتَغْفَارِ الْاسْتِجَاهَةَ، ثُمَّ الْإِنْتَابَةَ، ثُمَّ التُّوبَةَ، فَالْاسْتِجَاهُ، أَعْمَالُ الْجَوَارِجَ، وَالْإِنْتَابَةُ أَعْمَالُ الْقُلُوبَ. وَالتُّوبَةُ إِقْبَالَهُ عَلَى مَوْلَاهُ، يَأْتُ بِهِنْتَهَى الْحَلَقِ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُ اللَّهُ مِنْ تَقْصِيرِهِ الَّذِي هُوَ فِيهِ، وَمِنْ الْجَهْلِ بِالْعِلْمَةِ وَتَرْكِ الْمَسْكُرِ. فَعِنْدَ ذَلِكَ يَغْفِرُ لَهُ، وَيُكَوِّنُ عَنْهُ مَأْوَاهُ، ثُمَّ يَتَّسِعُ إِلَى الْانْغَارَادِ، ثُمَّ التَّسَاءُ، ثُمَّ الْبَيَانُ، ثُمَّ الْفَكْرُ ثُمَّ الْعِرْفَةُ، ثُمَّ الْمَنَاجَاهُ، ثُمَّ الْمَسَافَةُ، ثُمَّ الْمَوْلَاهُ ثُمَّ مَحَادَثَةُ سَرِّ، وَهُوَ الْحَلَةُ. وَلَا يَسْتَقِرُ هَذَا فِي قَلْبِ عَبْدٍ حَتَّى يَكُونَ عَنْتَمْ خَذَاءَهُ، وَاللَّهُ يَقُولُ قَوْمَاهُ. وَالرَّضَا زَادَهُ، وَالْتَّوْكِلُ صَاحِبَهُ. ثُمَّ يَنْتَرُ اللَّهُ إِلَيْهِ، فَرُفِعَعَ إِلَى الْعَرْشِ. فَيَكُونُ مَقَامَهُ مَقَامُ حَمْلَةِ الْعَرْشِ. وَسَلَلْ أَيْضًا عَنْ قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ «الثَّالِثُ حَبِيبُ اللَّهِ» قَوْلًا: إِنَّمَا يَكُونُ حَبِيبًا إِذَا كَانَ فِيهِ جَمِيعُ مَا ذُكِرَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى ﴿الْقَائِمُ - الْعَابِدُونَ﴾ (١٦٠) الْآيَةُ - وَقَالَ الْحَبِيبُ هُوَ الَّذِي لَا يَدْخُلُ فِيمَا يَكْرَهُ هُوَ.

(١٥٩) حديث ما أصر من استقر - الحديث : تفہم في سهیات .

١٤٢ (الثانية : ١٦٠)

إِلَّا الْكَبَائِرُ .

فعل الأحوال كلها ، يعني أن يحاسب نفسه كل يوم ، ويجمع سيراته ، وتهذب في دفعها بالحسنات .

فإن قلت: فكيف يكون الاستغفار نافعاً من غير حل عقدة الإصرار، وفي الخبر <sup>(٣٥٢)</sup> **الْمُسْتَغْفِرُ مِنَ الذَّلِّ وَهُوَ مُصِيرٌ عَلَيْهِ كَالْمُسْتَهْزَءِ** يا آيات الله و كان بعضهم يقول: أستغفر الله من قولي أستغفر الله . وقيل: الاستغفار باللسان توبه الكاذبين . وقامت رابعة العدوية: استغفارنا يحتاج إلى استغفار كثير .

استغفار العبد أمان له

فأعلم : أنه قد ورد في فضل الاستغفار أخبار خارجة عن الحصر ، ذكرناها في كتاب الأدكار والدعوات ، حتى قرن الله الاستغفار ببقاء الرسول عليه ، فقال تعالى **﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ يَعْذِبُهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعذِّبُهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾**<sup>١٥٧</sup> فكان بعض الصحابة <sup>١٥٨</sup> يقول : كان لنا أمانات ، ذهب أحدهما . وهو كون الرسول فيها ، وبقى الاستغفار معنا . فإن ذهب هلكنا فنقول :

الاستغفار الذى هو توبه الكذابين ، هو الاستغفار بمجرد اللسان ، من غير أن يكون للقلب فيه شرارة . كما يقول الإنسان بحكم العادة وعن رأس الغفلة . أستغفر الله . وكما يقول إذا سمع صفة النار . نعمود بالله منها . من غير أن يتأثر به

(١٥٦) حديث المستغفِر من الذنب وهو مصر عليه كالمُشتبه به آيات الله: ابن أبي الدنيا في التوبة من طرقه البهقي في الشعب من حديث ابن عباس بلفظ كالمُشتبه به بره رسانه ضعيف.

(٤٨) حديث بعض الصحابة في قوله تعالى وما كان الله ليذرهم وأنت فهيم الآية كان لنا أمانات ذهب  
أحد من قول أبي موسى الأشعري ورقمه الترمذى من حديثه أنزل الله على أمائن — الحديث .  
وصحيفة ابن مردويه في نسخه من قول ابن عباس .

## ثمرة التوبة

والمقصود أن للتوبة ثمرتين . إحداهما تكفر السيئات ، حتى يصير كمن لا ذنب له . والثانية نيل الدرجات ، حتى يصير حبيباً . وللتکفر أيضاً درجات : في بعضه هو لأصل الذنب بالكلية ، والتدارك بالحسنات ، وإن ذلك يقاول درجات التوبة . فالاستغفار بالقلب ، والتدارك بالحسنات ، وإن حلاً عن حل عقدة الإصرار من أوائل الدرجات : فليس يخلو عن الفائدة أصلاً . فلا ينبغي أن نظن أن وجودها كعدمها . بل عرف أهل المشاهدة وأرباب القلوب معرفة لا ريب فيها ، أن قول الله تعالى **﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ﴾**<sup>(١٦١)</sup> صدق وأنه لا يخلو ذرة من الخير عن أثر ، كما لا تخلو شعرة تطرح في الميزان عن أثر ولو خلت الشعيرة الأولى عن أثر ، لكان الثانية مثلها ، ولكن لا يرجع الميزان بأحمال الذرات . وذلك بالضرورة محال . بل ميزان الحسنات يرجع بذرات الخير إلى أن ينفل فترفع كفة السيئات . فإذاك أن تستصرخ ذرات الطاعات فلا تأتها ، وذرات المعاصي فلا تنبهها كالمرأة الخرقاء ، تكسل عن الغزل تعللاً بأنها لا تقدر في كل ساعة إلا على خيط واحد وتقول : أى غنى بحصل خيط ، وما وقع ذلك في الشياب ؟ ولا تدرى المعتبرة أن ثياب الدنيا اجتمعت خيطاً خيطاً ، وأن أجسام العالم مع اتساع أقطاره اجتمعت ذرة ذرة .

إذا التضرع والاستغفار بالقلب حسنة لا تضيع عند الله أصلاً . بل أقول الاستغفار باللسان أيضاً حسنة . إذ حركة اللسان بها عن غفلة خير من حركة اللسان في تلك الساعة بغية مسلم ، أو فضول كلام . بل هو خير من السكوت عنه . فيظهر فضله بالإضافة إلى السكوت عنه . وإنما يكون نقصاناً بالإضافة إلى عمل القلب . ولذلك قال بعضهم لشيخه ألى عثيأن المغربي : إن

(١٦١) المرتال : ٧

لسان في بعض الأحوال يجري بالذكر والقرآن ، فسيغافل ، فقال : اشكر الله إذا استعمل جارحة من جوارحك في الخير ، وعوده الذكر ، ولم يستعمله في الشر ولم يعوده الفضول . وما ذكره حق . فإذا تعود الجوارح للخيرات حتى يصير لها ذلك كالطبع ، يدفع جملة من المعاصي . فمن تعود لسانه الاستغفار إذا سمع من غيره كذلك سبق لسانه إلى ما توعده فعل : استغفر الله . ومن تعود الفضول ، سبق لسانه إلى قول : ما أحقك ، وما أقيح كذبك ! ومن تعود الاستعاذه إذا حدث بظهور مبادئ الشر من تبشير ، قال بمحكم سبق اللسان . نعود بالله ، وإذا تعود الفضول قال : لعنة الله فيعصى في إحدى الكلمتين ويسلم في الأخرى . وسلامته أثر اعتياد لسانه خير وهو من جملة معاني قوله تعالى **﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُخْسِنِينَ﴾**<sup>(١٦٢)</sup> ومعنى قوله تعالى **﴿وَمَنْ تَكَبَّرَ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُخْسِنِينَ﴾**<sup>(١٦٣)</sup>

وتحتاج بحسبها ورثت من لدنه أجراً عظيماً

فانظر كيف ضاعفها إذ جعل الاستغفار في الغفلة عادة اللسان حتى دفع بذلك العادة شر العصيان بالغيبة واللعنة والفضول ، هذا تضعيف في الديانة لأدنى الطاعات . وتضييف الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون .

فإياك وأن تلمح في الطاعات مجرد الآفات ، فتفتر رغبتك عن العبادات ، فإن هذه مكيدة روجها الشيطان بلعنته على المغرورين ، وخيال إليهم أنهم أرباب البصائر ، وأهل التفطن للخفايا والسرائر . فرأى خير في ذكرنا باللسان مع غفلة القلب . فانقسمخلق في هذه المكيدة إلى ثلاثة أقسام : ظالم لنفسه ، ومقتصد ، وسابق بالخيرات .

أما السابق : فقال صدق يا ملعون ، ولكن هي كلمة حق أردت بها باطلاً . فلا جرم أعدبك مرتين ، وأرغم أنفك من وجهين ، فأضيف إلى حركة اللسان حركة القلب فكان كالذى دوى جرح الشيطان بث الرمح عليه .

وأماظام المغور، فاستشعر في نفسه عياء الفطنة لهذه الدقيقة، ثم عجز عن الإخلاص بالقلب، فترك مع ذلك تعويد اللسان بالذكر، فأسعد الشيطان، وتدى بحمل غروره، فثبت بينهما المشاركة والموافقة. كما قيل: وافق شن طبقه، وافقه فاعتنته.

وأما المقصد، فلم يقدر على إرغامه بإشراك القلب في العمل، وتقطعت لقصان حركة اللسان بالإضافة إلى القلب. ولكن اهتدى إلى كماله بالإضافة إلى السكوت والغضول، فاستمر عليه، وسأل الله تعالى أن يشرك القلب مع اللسان في اعتياد الخير.

فكان السابق كالحائك الذي ذمت حياكه فتركها وأصبح كاتباً. والظالم المخالف كالذى ترك الحياكة أصلاً وأصبح كاساً. والمقصد كالذى عجز عن الكتابة فقال: لأنكر مذمة الحياكة، ولكن الحائك مذموم بالإضافة إلى الكاتب لا بالإضافة إلى الكناس. فإذا عجزت عن الكتابة فلا أترك الحياكة ولذلك قالت رابعة العدوية استغفارنا يحتاج إلى استغفار كثير. فلا تظن أنها تندم حركة اللسان من حيث إنه ذكر الله، بل تندم غفلة القلب. فهو منحاج إلى الاستغفار من غفلة قلبه لا من حركة لسانه. فإن سكت عن الاستغفار باللسان أيضاً. احتاج إلى استغفارين لا إلى استغفار واحد.

فهكذا ينبغي أن تفهم ذم ما يننم، وحمد ما يحمد، وإلا جهلت معنى ما قال القائل الصادق: حسنت الأبرار سيرات المقربين. فإن هذه أمور ثبت بالإضافة، فلا ينبغي أن تؤخذ من غير إضافة. بل ينبغي أن لا تستحقر ذرات الطاعات والمعاصي. ولذلك قال جعفر الصادق: إن الله تعالى خلق ثلاثة في ثلاثة: رضاه في طاعته، فلا تحرقوا منها شيئاً، فلعل رضاه فيه. وغضبه في معاصيه، فلا تحرقوا منها شيئاً، فلعل غضبه فيه. وحاجاً ولا ينه في عباده، فلا تحرقوا منهم أحداً، فلعله ولئن الله تعالى. وزاد وحاجاً إيجابه في دعائه، فلا تتركوا الدعاء، فربما كانت الإجابة فيه.

## الركن الرابع

### في دواء التوبه ، وطريق العلاج حل عقدة الإصرار

- تمهد.
- طلب العلماء أول علاج العاصين وهو الركن الأول.
- الأنواع النافعة في حل عقدة الإصرار.
- الركن الثاني في العلاج: الصبر.
- أسباب الوقوع في الذنب.
- علاج الأسباب الموجبة للإصرار.

# الدواء في العلاج

## تمهيد

اعلم أن الناس قسمان :

القسم الأول : شاب لا صبوة له ، نشا على حبر واجتاب اشر ، وهو الذي قال فيه رسول الله ﷺ (١٦٤) ، **تعجب رب من شاب لئست له صبوة** ، وهذا عزيز نادر .

والقسم الثاني : هو الذي لا يخلو عن مقارفه لذنوب . ثم هم ينقسمون إلى مُصريين وإلى تائين ، وغرضنا أن نبين العلاج في حل عقدة الإصرار ، ونذكر الدواء فيه .

فاعلم أن شفاء التوبه لا يحصل إلا بالدواء . ولا يقف على الدواء من لا يقف على الداء إذ لا معنى للدواء إلا مناقضته سبب الداء ، فكل داء حصل من سبب فدواؤه حل ذلك السبب ، ورفعه ، بطاله . ولا يبطل الشيء إلا بضده : ولا سبب للإصرار إلا الغفلة والشهوة . ولا يضاد الغفلة إلا العلم ، ولا يضاد الشهوة إلا الصبر على قمع الأسباب عرفة للشهوة . والغفلة رأس الخطايا . قال تعالى ﴿وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُغَافِرُونَ لَا جُرْمَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾ (١٦٥) فلا دواء إذ لا للتوبه إلا معهون يُتعجن من حلاوة العلم ، ومرارة الصبر . وكما في جمِيع السكريجين (١٦٦) بين حلاوة السكر وحموضة الخل ، ويقصد بكل منها غرض آخر في العلاج مجتمعهما ، فيقمع الأسباب

(١٦٤) حديث يعجب رب من الشاب بث له صبوة : أحب والطريق من حديث عقبة بن عامر وفيه ابن فبيعة .

• لست له صبوة : أى ميل إلى هوى .

١٠٩ ، ١٠٨ (١٦٥) الحل : خليط من العسل والخل .

المهيبة للصغراء ، فهكذا ينبغي أن تفهم علاج القلب بما به من مرض الإصرار .

فإذاً لهذا الدواء أصلان : أحدهما العلم ، والأخر الصبر . ولا بد من بيانهما .



### الفصل الأول

#### طلب العلماء

## أول علاج العاصين والأصل الأول

فإن قلت اينفع كل علم لحل الإصرار أم لا بد من علم مخصوص ؟ . فاعلم أن العلوم بجملتها أدوية لأمراض القلوب . ولكن لكن مرض علم يخصه . كما أن علم الطب نافع في علاج الأمراض بالجملة . ولكن يخص كل علم علم مخصوص . فكذلك دواء الإصرار . نتذكرة مخصوص ذلك العلم على موازنة مرض الأبدان ، ليكون أقرب إلى الفهم فنقول :

#### الإيمان بأصل الشرع

بحاجة المريض إلى التصديق بأمرور :

الأول : أن يصدق على الجملة بأن للمرض والصحة أسباباً يتوصلا إليها بالاختيار ، على رتبة مسبب الأسباب ، وهذا هو الإيمان بأصل الطب . فإن من لا يؤمن به لا يشتغل بالعلاج ، ويتعين عليه اهلاك وهذا وزانه مما نحن فيه ، الإيمان بأصل الشرع وهو أن للسعادة في الآخرة سبباً هو الطاعة ، وللشقاوة سبباً هو المعصية . وهذا هو الإيمان بأصل الشرع وهذا لا بد من حصوله إما عن تحقيق أو تقليد وكلاهما من جملة الإيمان .

## الوثق بالرسول عليه السلام

خصوص ، أو ذنوب مخصوصة ، إما حاجته في حال مرهقة إلى العلم بأنها ذنوب ، ثم إلى العلم بآفاتها وقد حررها ، ثم العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عنها ، ثم إلى العلم بكيفية تكتير ما ستر بها . فهله علوم يختص بها أطباء الدين . وهم العلماء الذين هم ورثة الأنبياء ، عاصي إن علم عصيائه فعليه طلب العلاج من الطبيب ، وهو العالم . وإن كان لا يدرى أن ما يرتكبه ذنب ، فعل العالم أن يعرفه ذلك . وذلك لأن يتحمل كل عالم بإيقافه أو بلده ، أو محلته ، أو مسجد ، أو مشهده . فعلم أنه مسم ، ويبتئر ما يضرهم عما ينفعهم ، وما يشققهم عما يسعدهم . ولا ينفعه ، يصر إلى أن يسأل عنه . بل ينفعه أن يتصدى لدعاية الناس إلى نفسه . بهم ورثة الأنبياء ، والأنبياء ما تركوا الناس على جهالهم ، بل كانوا ينادونهم في مجتمعهم ، ويدورون على أبواب دورهم في الابداء ، ويصدرون واحداً واحداً فيرشدونهم ؛ فإن تمرضى القلوب لا يعرفون مرضها . كأن الذي ظهر على وجهه برض ولا مرأة معه ، لا يعرف برضه ما لم يُعرفه غيره . وما فرض عين على العلماء كافة<sup>(١٦٨)</sup> .

وعلى السلاطين كافة أن يرتقوا في كل قرية وفي كل محلة فقيهاً متديناً ، يعلم الناس دينهم فإن الخلق لا يلدون إلا جهالاً ، فلا بد من تبليغ الدعاية إليهم في الأصل والفرع . والدنيا دار المرضي . إذ ليس في بطن الأرض إلا ميت ، ولا على ظهرها إلا سقيم . ومرضى القلوب أكثر من مرضى الأبدان . والعلماء أطباء ، والسلطان قوام دار المرضي . فكل مريض لم يقبل العلاج بمداواة العالم ، يسلم إلى السلطان لكت شره ، كما سلم الطبيب المريض الذي لا يختمن ، أو الذي غالب عليه الجنون ، لـ القيم ليقده بالسلاسل والأغلال ، ويكف شره عن نفسه وعن سائر الناس .

### أكثريّة مرض القلوب على مرض الأبدان

ولما صار مرض القلوب أكثر من مرض الأبدان نلّاث علل :

(١٦٨) إذا قام به واحد منهم لا يسقط عن الآخرين .

الثاني : أنه لا بد أن يعتقد المريض في طيب معين أنه عالم بالطب . حاذق فيه ، صادق فيما يعبر عنه ، لا يلتبس ولا يكذب . فإن إيمانه بأصل الطب ينفعه بمحرده دون هذا الإيمان . ووازنه مما نحن فيه ، العلم يصدق الرسول عليه السلام ، والإيمان بأن كل ما يقوله حق وصدق ، لا كذب فيه ولا خلف .

### الإصغاء إلى وعد الله وتحذيره

الثالث : أنه لا بد أن يصفعي إلى الطبيب فيما يخدره من تناول الفواكه والأسماك المضرة على الجملة ، حتى يغلب عليه الحروف في ترك الاحتفاء فتكسر سدة الحروف باعثة له على الاحتفاء وزانه من الدين الإصغاء إلى الآيات والأخبار المشتملة على الترغيب في التقوى والتحذير من ارتكاب الذنوب واتباع الهوى ، والتصديق بجميع ما يقى إلى سمعه من ذلك ، من غير شك واسترامة<sup>(١٦٩)</sup> ، حتى يبعث به الحروف المقوى على الصبر ، الذي هو الركن الآخر في العلاج .

### طلب العلم ونشره

الرابع : أن يصفعي إلى الطبيب فيما يخص مرضه ، وفيما يلزم في نفسه الاحتفاء عنه ، ليعرفه أو لا تقصيل ما يضره من أفعاله وأحواله ، وما كوله ومشروبه . فليس على كل مريض الاحتفاء عن كل شيء ، ولا ينفعه كل دواء بل لكل علة خاصة علم خاص ، وعلاج خاص ، ووزانه من الدين أن كل عبد قليس يقتل بكل شهوة ، وارتكاب كل ذنب ، بل لكل مؤمن ذنب

(١٦٩) الاسترابة : الورق في الريبة .

إحداها : أن المريض به لا يدرى أنه مريض .

والثانية : أن عاقبته غير مشاهدة في هذا العالم . بخلاف مرض البدن ، فإن عاقبته موت مشاهد ، تفرط الطياع منه . وما بعد الموت غير مشاهد . وعاقبة الذنوب موت القلب ، وهو غير مشاهد في هذا العالم ، ففدت التفرة عن الذنوب وإن علمها مرتکبها ؛ فلذلك تراه يتكل على فضل الله في مرض القلب ، ويجتهد في علاج مرض البدن من غير اتكال .

وكذلك المصير على الذنوب ، المشتى للتوبة ، المتنع عنها بحكم القنوط واليأس استعظاماً لذنبه التي سقطت ، ينفع أيضاً أسباب الرجاء ، حتى يطمئن في قوله التوبه فيتوب .

فاما معالجة المغدور المسترسل في المعاصي بذكر أسباب الرجاء ، فيضاهي معالجة المخمور بالعمل طلباً للشفاء . وذلك من ذات الجهال والأغباء . فإذا فساد الأطباء هي المعضلة الرابعة<sup>(١٧٠)</sup> التي لا تقبل الوباء أصلاً .

### طريق الوعظ

فإن قلت : فاذكر الطريق الذي ينبغي أن يسلكه الوعاظ في طريق الوعظ مع الخلق . فاعلم أن ذلك يطول ولا يمكن استقصائه ..

نعم نشير إلى الأنواع النافعة في حل عقدة الإصرار ، وحمل الناس على ترك الذنوب . وهي أربعة أنواع .



والثالثة : وهو الداء العضال فقد الطيب . فإن الأطباء هم العلماء ، وقد مرضوا في هذه الأعصار<sup>(١٦٩)</sup> مرضًا شديداً عجزوا عن علاجه ، وصارت لهم سلعة في عموم المرض حتى لا يظهر نقصانهم فاضطروا إلى إغواء الخلق ، والإشارة عليهم بما يزيدتهم مرضًا . لأن الداء المهلك هو حب الدنيا وقد غل هذا الداء على الأطباء ، فلم يقدروا على تخدير الخلق منه ، استكفاً من أن يقال لهم . فما بالكم تأمرون بالعلاج وتتسون أنفسكم ؟ ففي هذا السبب عم على الخلق الداء وعظم الوباء ، وانقطع الدواء ، وهلك الخلق لفقد الأطباء . بل اشتعل الأطباء بفتون الإغواء ، فليتهم إذ لم ينصحوا لم يغشوا ، وإذا لم يصلحوا لم يفسدوا . وليتهم سكتوا وما نطقوا . فإنهم إذا تكلموا لم يهمهم في مواطنهم إلا ما يرحب العوام ، ويستميل قلوبهم . ولا يتوصلون إلى ذلك إلا بالإرجاء ، وتغليب أسباب الرجاء ، وذكر دلائل الرحمة ، لأن ذلك أذن في الأسماع ، وأخف على الطياع . فتتصرف الخلق عن مجالس الوعظ وقد استفادوا مزيد حرجاء على المعاصي ، ومزيد ثقة بفضل الله . ومهما كان الطيب جاهلاً أو خائناً ، أهلك بالدواء حيث يضعه في غير موضعه ، فالرجاء والخوف دواءان ، ولكن لشخصين متضادين العلة أما الذي غلب عليه الخوف حتى هجر الدنيا بالكلية ، وكلف نفسه ما لا تطيق ، وضيق العيش على نفسه بالكلية ، فتكسر سورة إسرافه في الخوف بذكر أسباب الرجاء ، ليعود إلى الاعتدال .

(١٦٩) جمع غصر ، وهو الرمن .

وأمهله إِنَّكُمَا لَمْ تَخْلُقَا . وَلَوْ خَلَقْتَاهُ لَرَحْمَاهُ . وَلَعَلَهُ يَتُوبُ إِلَى فَاغْفِرْ لَهُ .  
وَلَعَلَهُ يَسْتَبْدِلُ صَالِحًا فَأَبْدَلَهُ لَهُ حَسَنَاتٍ . فَذَلِكَ مَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى هُنَّ أَنَّ اللَّهَ  
يُنْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تُرْوَلَا وَلَيْنَ رَأَلَ إِنْ أَنْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ  
بَعْدِهِ ﴿١٧٣﴾ .

وفي حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ﴿١٧٤﴾ « الطَّاغِيُّ مُعْلَقٌ بِقَائِمَةِ  
الْعَرْشِ فَإِذَا اتَّهَكَتِ الْحُرْمَاتُ وَاسْتَحْلَلَتِ الْمَسَمَّاَتُ أَرْسَلَ اللَّهُ الطَّاغِيَ فِي طَبَعِ  
عَلَى الْقُلُوبِ بِمَا فِيهَا » وفي حديث مجاهد ﴿١٧٥﴾ « الْقَلْبُ مِثْلُ الْكُفَّرِ  
الْمُفْتُورُخَةِ كُلَّمَا أَذْنَبَ الْعَبْدَ ذَبَّا التَّقْبِحَتْ أَصْنَعَ حَتَّى تُقْبِضَ الْأَصَابِعُ كُلُّهَا  
فَيَسُدَّ عَلَى الْقَلْبِ فَذَلِكُ هُوَ الطَّبَعُ » وقال الحسن : إنَّ الْعَبْدَ وَبَنِيَ اللَّهِ  
حَدَّا مِنَ الْمَعْاصِي مَعْلُومًا ، إِذَا بَلَغَ الْعَبْدَ طَعْنَ اللَّهِ عَلَى قَلْبِهِ ، فَلَمْ يَرْفَقْهُ بَعْدَهَا  
لَحْيَ .

وَالْأَخْبَارُ وَالآثَارُ فِي ذَمِ الْمَعْاصِي وَمَدْحِ الْمُتَّبِّعِينَ لَا تَحْصِي . فَيَبْغِي أَنْ  
يَسْتَكْثِرَ الْوَاعِظُ مِنْهَا إِنْ كَانَ وَارِثَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿١٧٦﴾ ، فَإِنَّمَا خَلَفَ دِيَارًا  
وَلَا دَرَهَمًا ، إِنَّمَا خَلَفَ الْعَدْ وَالْحَكْمَةَ ، وَوَرَثَهُ كُلُّ عَالَمٍ بِقَدْرِ مَا أَصَابَهُ .



(١٧٣) حديث عمر الطاغي معلق بقائمة من قوهي العرش فإذا اتتهن الحرمات - الحديث : ابن عدي  
وابن حبان فيضعه من حديث ابن عسر وهو مذكر .

(١٧٤) حديث مجاهد القلب مثل الكف المفترحة قلت هكذا قال احسن في حديث مجاهد وكأنه أراد به  
قول مجاهد وكذا ذكره المفسرون من قوله ويس يمرون وقد رويه في شعب الإبان للبيهقي من قول  
حليفة .

(١٧٥) حديث أنه ﴿١٧٣﴾ ما خلقت دياراً ولا درهماً إِنْ خَلَفَ لَعْنَ وَالْحَكْمَةَ : البخاري من حدوث  
عمر بن الخطاب قال ما ترك رسول الله ﴿١٧٣﴾ عد موته دياراً ولا درهماً ولا عدماً ولا أمةً ولسلم من  
حديث عائشة ما ترك دياراً ولا درهماً ولا عدماً ولا بعراً وفي حديث أبي البراء أن الأبياء لم يورثوا  
دياراً ولا درهماً إِنْما ورثوا العلم - الحديث : وقد تقدم في العلم .

## الفصل الثاني

### الأنواع النافعة في حل عقدة الإصرار

#### ذكر الآيات والأخبار الخوفة

الأول : أن يذكر ما في القرآن من الآيات الخوفة للذين والعاصين ،  
وكذلك ما ورد من الأخبار والآثار . مثل قوله ﴿١٧٧﴾ : « مَا مِنْ يَوْمٍ طَلَعَ  
فَجْرُهُ وَلَا لَيْلَةٍ غَابَ شَفَقُهَا إِلَّا وَمَلِكًا يَتَجَوَّلُ بِأَرْبَعَةِ أَصْوَاتٍ يَقُولُ  
أَخْدَهُمَا يَا لَيْتَ هَذَا الْخَلْقُ لَمْ يُخْلَقُوا وَيَقُولُ الْأَخْرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ خَلَقُوا عَلَمُوا  
لِمَاذَا خَلَقُوا فَيَقُولُ الْأَخْرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْلَمُوا لِمَاذَا خَلَقُوا عَمِلُوا بِمَا  
عَلِمُوا » وفي بعض الروايات ﴿١٧٨﴾ يَأْتِهِمْ تَجَالِسُرًا فَذَاكِرُوا مَاعْلَمُوا وَيَقُولُ  
الْأَخْرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْلَمُوا بِمَا عَلِمُوا ثَابُوا مِمَّا غَوْلُوا » .

وقال بعض السلف . إذا أذنبَ الْعَبْدُ ، أَمْرَ صَاحِبَ الْيَمِينِ صَاحِبَ الشَّمَالِ  
وَهُوَ أَمِيرٌ عَلَيْهِ أَنْ يَرْفَعَ الْقَلْمَنْ عَنْهُ سَتَّ سَاعَاتٍ . إِنْ تَابَ وَاسْتَغْفَرَ لَمْ يَكْتُبَ  
عَلَيْهِ . وَإِنْ لَمْ يَسْتَغْفِرْ كَتُبَاهُ . وقال بعض السلف . ما منْ عَبْدٍ يَعْصِي إِلَّا  
يَسْتَأْذِنُ مَكَانَهُ مِنَ الْأَرْضِ أَنْ يَخْسِفَ بِهِ ، وَاسْتَأْذِنُ سَقْفَهُ مِنَ السَّمَاءِ أَنْ يَسْقُطَ  
عَلَيْهِ كَسْفًا ﴿١٧٩﴾ فيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لِلأَرْضِ وَالسَّمَاءِ : « كُفَا عَنِ عَبْدِي

(١٧١) حديث ما من يوم طلع فجره ولا ليلة غاب شفقها إلا وملكان يتجوليان بأربعة أصوات فقول  
أحدهما ياليت هذلا الخلق لم يخلقوا - الحديث : غريب لم أجد له هكذا وروى أبو منصور الديلمي في مسندة  
الفردوس من حديث ابن عمر بحسب ضعيف : إنَّ اللَّهَ مَلْكًا يَنْادِي فِي كُلِّ لَيْلَةٍ أَبْنَاءَ الْأَرْبَعِينَ زَرْعَ فَذَاكِرُوا  
فَذَاكِرُوا - الحديث : وفي ليل الخلق لم يخلقوا وليهم إذ خلقو علماً ماذا خلقو تتجالساً فهم  
(١٧٢) جمع كسنة وهي القطعة .

## ذكر حكايات ذنوب الأنبياء والأولاء

ال النوع الثاني : حكايات الأنبياء والسلف الصالحين ، وما جرى عليهم من المصائب بسبب ذنوبهم . فذلك شديد الواقع ظاهر النفع في قلوب الخلق .

مثل أحوال آدم عليه في عصيانه ، وما تلقىه من الإخراج من الجنة ، حتى روى أنه لما أكل من الشجرة تطأيرت الحلل<sup>(١٧٧)</sup> عن جسده ، وبدت عورته ، فاستحيا الناج والإكليل من وجهه أن يرتفعا عنه ، فجاءه جبريل عليه السلام ، فأخذ الناج عن رأسه ، وحل الإكليل عن جبينه . ونودي من فوق العرش ، أهبطا من جواري فإنه لا يجاورن من عصان . قال فالنفت آدم إلى حواء باكيأ وقال : هذا أول شؤم المعصية ، أخرجنا من جوار الحبيب .

وروى أن سليمان بن داود عليهما السلام ، لما عوقب على خطيبته لأجل القتال الذي عبد في داره أربعين يوماً ، وقيل لأن المرأة سائله أن يحكم لأبيها قال نعم ولم يفعل . وقيل بل أحب بقلبه أن يكون الحكم لأبيها على خصمه لكتابتها منه ، فسلب ملكه أربعين يوماً ، فهرب تائهاً على وجهه . فكان يسأل يكفيه فلا يطعم . فإذا قال أطعموني فإني سليمان بن داود شج ، وطرد ، وضرب ، وحكي أنه استطاع من بيت لأمرأته فطردته وبصقت في وجهه . وفي رواية أخرى جوز حرة فيها بول فصبته على رأسه ، إلى أن أخرج الله الخاتم من بطن الحوت ، فلبسه بعد انتهاء الأربعين : أيام العقوبة . قال فجاءت الطيور فعكفت على رأسه ، و جاءت الجن والشياطين والوحوش فاجتمعت حوله . فاعتذر إليه بعض من كان جئي عليه . فقلال لا ألومكم فيما فعلتم من قبل ، ولا أحمدكم في عذركم الآن . إن هذا أمر كان من السماء ولا بد منه .

وروى في الإسرائييليات أن رجلاً تزوج امرأة من بلدة أخرى فأرسل عبده ليحملها إليه ، فراودته نفسه وطالبه بها ، فجاءها واستعصم . قال فباء الله ببركة نقواه ، فكان نبياً في بني إسرائيل . وفي فصل موسى عليه السلام ، أنه قال للحضر عليه السلام . ثم أطلعك الله على حم الغيب ؟ قال بترك المعاصي لأجل الله تعالى .

وروى أن الرجح كانت تسير بسلامان عليه السلام ، فنظر إلى قميصه نظرة ، وكان جديداً ، فكانه أعجبه . قال فوضعه الرجح . فقال لم فعلت هذا ولم أمرك ؟ قالت : إنما نطيبيك إذا أطعنت الله .

وروى أن الله تعالى أوحى إلى يعقوب عليه السلام ، أتدرى لم فرقت بينك وبين ولدك يوسف ؟ قال : لا . قال : أقولك إخوته أخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون لم خفت عليه الذئب ولم ترجس ؟ ولم نظرت إلى غفلة إخوته ولم تنظر إلى حفظي له ؟ أو تدرى لم رددته عبيك ؟ قال : لا . قال : لأنك رجوتني وقلت : **عَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَمِيعاً**<sup>(١٧٨)</sup> . وما قلت : **إِذْهَبُوْا فَتَخَسِّسُوْا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا يَأْسُوْا**<sup>(١٧٩)</sup> . وكذلك لما قال يوسف لصاحب الملك : **إِذْكُرْنِي عِنْدَ رِبِّكَ**<sup>(١٨٠)</sup> قال الله تعالى : **فَالْسَّاهُ الشَّيْطَانُ ذَكَرَ رَبَّهُ فَلَبِثَ فِي السُّجْنِ يَضْعُفُ سِنِينَ**<sup>(١٨١)</sup> . وأمثال هذه الحكايات لا تتحضر . ولم يرد بها القرآن والأحاديث ورود الأسماء ، بل الغرض بها الاعتبار والاستبصار ، لتعلم أن الأنبياء عليهم السلام لم يتجاوز عنهم في الذنوب الصغار ، وكيف يتجاوز عن غيرهم في الذنوب الكبار ! نعم كانت سعادتهم في أن عرجلوا بالعقوبة ولم يُؤخروا إلى الآخرة ، والأشقياء يمهلون ليزدادوا إنما ، ولأن عذاب الآخرة أشد وأكبر ، فهذا أيضاً مما ينبغي أن يكره جنسه على أسماع المصريين ، فإنه نافع في تحريات دواعي التوبة .

٨٧: يوسف (١٧٩)

٤٢: يوسف (١٨١)

٨٣: يوسف (١٧٨)

٤٢: يوسف (١٨٠)

(١٧٧) حل جمع حلة . وهي الملابس التي يتحل بها الإنسان ويستر .

## ذكر تعجيل عقوبة الذنوب في الدنيا

النوع الثالث : أن يقرر عندهم أن تعجيل العقوبة في الدنيا متوقع على الذنوب وأن كل ما يصيب العبد من المصائب فهو بسبب جنایاته . فرب عبد يتساهم في أمر الآخرة ، ويختلف من عقوبة الله في الدنيا أكثر لفطرة جهله . فيبنيغى أن يخوّف به . فإن الذنوب كلها يتجلّ في الدنيا شؤمها في غالب الأمر . كما حكى في قصي داود وسلميـان عليهما السلام . حتى أن قد يضيق على العبد رزقه بسبب ذنبه . وقد تسقط منزلته من القلوب ويسخى عليه أعداؤه . قال عليهما السلام <sup>(١٨٣)</sup> « إِنَّ الْعَبْدَ لِيُخْرِجُ الرِّزْقَ بِالذَّنْبِ يُصْبِيْهُ إِمَّا وَقْتَ مَسْعُودٍ . إِنِّي لَأُحِبُّ أَنِّي العَبْدُ يَسِيْرُ الْعِلْمَ بِالذَّنْبِ يَصِيْبُهُ وَهُوَ مَعْنَى قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ <sup>(١٨٤)</sup> « مَنْ قَارَفَ ذَلِيلًا فَارْفَأَهُ عَقْلٌ لَا يَعُودُ إِلَيْهِ أَبَدًا » . وقال بعض السلف : ليست اللعنة سواداً في الوجه ، ونقطاً في المال ، إنما اللعنة أن لا تخرج من ذنب إلا وقعت في مثله أو شر منه ، وهو كما قال . لأن اللعنة هي الطرد والإبعاد . فإذا لم يوفق للخير ، ويغفر له الشر فقد أبعد . والحرمان عن رزق التوفيق أعظم حرمان . وكل ذنب فإنه يدعى إلى ذنب آخر وبتضاعف ، فيحرم العبد به عن رزقه النافع من مجالسة العلماء المترکين للذنوب ، ومن مجالسة الصالحين . بل يمْقِطُه الله تعالى يمْقِطُه الصالحون . وحکي عن بعض العارفين أنه كان يمشي في الورل جامعاً ثيابه ، محترزاً زفة رجله ، حتى زلت رجله وسقط . فقام وهو يمشي في وسط الورل ويکي ويقول : هذا مثل العبد لا يزال يتყى الذنوب ويجاهاها ، حتى يقع في ذنب وذنبين ، فعندما يخوض في الذنوب خوضاً . وهو إشارة إلى أن الذنب تعجل عقوبته بالانحراف إلى ذنب آخر . ولذلك قال الفضيل : ما أنكرت من تغير الزمان وجفاء الإخوان ،

(١٨٤) حديث إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيـه : ابن ماجه والحاكم وصحح استاده واللّفظ له إلا أنه قال الرجل بدل العبد من حديث ثور بان .

(١٨٣) حديث من فارف ذئباً فارفأه عقل لَا يعود إلـيـه أبـدـاً : تقدم .

فتدنوبك ورثتك ذلك . وقال بعضهم : إـنـا عـرـفـ عـقـوبـةـ ذـنـبـيـ فيـ سـوـءـ خـلـقـ حـمـارـيـ . وقال آخر : أـعـرـفـ العـقـوبـةـ حـىـ فـارـ بـيـتـيـ . وقال بعض صوفية الشـامـ : نـظـرـتـ إـلـىـ غـلامـ نـصـرـانـ حـسـنـ الـوـجـ . فـوـقـتـ أـنـظـرـ إـلـيـهـ ، فـمـرـ إـلـىـ اـبـنـ الـجـلـاءـ الـدـمـشـقـيـ ، فـأـنـذـ يـدـيـ قـاتـحـيـتـ . فـقـلـتـ يـاـ أـبـاـ عـبـدـ اللهـ ، سـيـحـ اللهـ تـعـجـتـ مـنـ هـذـهـ الصـورـةـ الـحـسـنـةـ ، وـهـذـهـ الصـنـعـةـ الـحـكـمـةـ ، كـيـفـ خـلـقـ النـارـ . فـمـرـ يـدـيـ وـقـلـ : تـحـسـنـ عـقـوبـةـ هـذـهـ حـيـنـ . قـالـ فـعـوقـتـ بـهـاـ بـعـدـ النـارـ . فـمـرـ يـدـيـ وـقـلـ : تـحـسـنـ عـقـوبـةـ هـذـهـ حـيـنـ . قـالـ فـعـوقـتـ بـهـاـ بـعـدـ ثـلـاثـتـنـ سـنـةـ . وـقـالـ أـبـوـ سـلـيـمـانـ الـتـارـيـ : الـاحـلـامـ عـقـوبـةـ . وـقـالـ : لـاـ يـفـرـتـ أـحـدـاـ حـسـلـةـ جـمـاعـةـ إـلـاـ بـذـنـبـ يـدـتـهـ . وـقـ اـخـرـ <sup>(١٨٤)</sup> « مـاـ أـنـكـرـتـ مـنـ زـمـانـكـ أـحـدـاـ حـسـلـةـ جـمـاعـةـ إـلـاـ بـذـنـبـ يـدـتـهـ . وـقـ اـخـرـ <sup>(١٨٥)</sup> ، يـقـولـ اللهـ قـالـ إـنـ أـذـنـيـ مـاـ أـصـنـعـ فـبـيـاـ غـيـرـكـمـ مـنـ أـعـمـالـكـمـ » وـقـ اـخـرـ <sup>(١٨٦)</sup> ، يـقـولـ اللهـ قـالـ إـنـ أـذـنـيـ مـاـ أـصـنـعـ بـأـلـعـبـ إـذـاـ آفـرـ شـهـيـرـةـ عـلـىـ طـاغـيـنـ إـذـاـ أـخـرـةـ الـلـيـدـ مـنـاجـاتـيـ » .

وـحـكـيـ عنـ لـيـفـ عـمـروـ بـنـ عـيـانـ فـقـصـةـ يـطـولـ ذـكـرـهـ . قـالـ فـيـهـ : كـنـتـ فـيـاـ مـاـ ذـاتـ يـوـمـ أـصـلـ ، فـخـمـرـ قـلـبـيـ هوـيـ طـاـولـهـ بـفـكـرـيـ ، حـتـىـ تـوـلـدـ مـنـ قـائـمـاـ ذـاتـ يـوـمـ أـصـلـ ، فـخـمـرـ قـلـبـيـ هوـيـ طـاـولـهـ بـفـكـرـيـ ، حـتـىـ تـوـلـدـ مـنـ شـهـوـةـ الـرـجـالـ . فـوـقـعـتـ إـلـىـ الـأـرـضـ ، وـاسـوـدـ جـسـدـيـ كـلـهـ ، فـاـسـتـرـتـ فـيـ الـبـيـتـ ، فـلـمـ أـخـرـجـ ثـلـاثـةـ أـيـمـ . وـكـنـتـ أـعـمـاـ غـسلـهـ فـيـ الـحـمـامـ بـالـصـابـوـنـ ، فـلـاـ يـرـدـادـ إـلـاـ مـوـادـ ، حـتـىـ اـنـكـشـفـ بـعـدـ ثـلـاثـةـ فـقـيـتـ الـجـنـيدـ ، وـكـانـ قـدـ وـجـهـ إـلـىـ بـرـدـادـ إـلـاـ مـوـادـ ، حـتـىـ اـنـكـشـفـ بـعـدـ ثـلـاثـةـ فـقـيـتـ الـجـنـيدـ ، وـكـانـ قـدـ وـجـهـ إـلـىـ فـأـشـخـصـيـ مـنـ الـرـقـةـ . فـقـسـمـاـتـيـهـ قـالـ لـيـ : إـنـاـ اـسـتـحـيـتـ مـنـ اللهـ تـعـالـيـ ؟ كـنـتـ فـأـشـخـصـيـ مـنـ الـرـقـةـ . فـقـسـمـاـتـيـهـ قـالـ لـيـ : إـنـاـ اـسـتـحـيـتـ مـنـ اللهـ تـعـالـيـ ؟ كـنـتـ فـأـشـخـصـيـ مـنـ بـيـنـ يـدـيـهـ ، فـسـاـوـرـتـ فـقـسـكـ بـشـهـوـةـ حـتـىـ اـسـتـوـلـتـ عـلـيـكـ بـرـقـةـ وـأـخـرـجـتـ فـقـسـكـ مـنـ بـيـنـ يـدـيـهـ . فـقـلـتـ قـعـيـتـ كـيـفـ عـلـمـ بـذـنـبـهـ كـلـهـ ، وـتـبـتـ إـلـيـهـ عـنـكـ ، لـتـقـتـ مـنـ بـيـنـ يـدـيـهـ تـعـالـيـ ؟ فـقـلـاـتـ آتـيـ دـعـوتـهـ لـكـ ، وـتـبـتـ إـلـيـهـ عـنـكـ ، لـتـقـتـ اللهـ بـذـنـبـهـ اللـوـنـ . فـقـلـتـ قـعـيـتـ كـيـفـ عـلـمـ بـذـنـبـهـ كـلـهـ ، وـتـبـتـ إـلـيـهـ عـنـ بـالـرـقـةـ . وـأـعـلـمـ أـنـهـ لـاـ يـذـنـبـ الـعـيـدـ ذـيـهـ إـلـاـ وـيـسـوـدـ وـجـهـ قـلـبـهـ . فـإـنـ كـانـ سـعـيـدـاـ ظـهـرـ السـوـادـ عـلـىـ ظـاهـرـهـ لـيـتـ جـرـ . وـإـنـ كـانـ شـقـيـاـ أـنـجـفـيـ عـنـهـ حـتـىـ يـنـهـكـ وـيـسـتـوـجـ

(١٨٤) حديث ما أنكرت من زمانك في أذنك من أسلنك : البهقي في الرهد من حدث أبي البراء وقال غرب تقدره به هكذا العقل وموحد الله من هان . قلت هو منهم بالكتاب قال ابن أبي حاتم روى عن أبيه أحاديث بواطنل .

(١٨٥) حديث يقول ألا إن أذن ما أصنت بعده إذا تر شهوره على طاعني أن أحربه لله مناجات عن غريب لم أجده .

الدنيا . وقال رجل لمعاذ أوصني . قال : كن . حيناً أكن لك بالجنة زعيمًا . فكأنه تفرس فيه آثار الفظاظة والغلظة وقال رحباً لإبراهيم بن أدهم . أوصني . فقال : إياك والناس ، وعليك بالنس ، ولا . من الناس ، فإن الناس هم الناس ، وليس كل الناس بالناس . ذهب الناس ، وبقي الناس ، وما أراهم بالناس ، بل غمسوا في ماء الأرض . فكأنه تفرس فيه آفة الحالفة . وأخير عما كان هو الغالب على حالة في وقته ، وكان العالب أذاه بالناس . والكلام على قدر حال السائل ، أولى من أن يكون يحسب حال القاتل . وكتب معاوية رحمة الله إلى عائشة رضي الله عنها أن أكثي لى ثواباً توصيني فيه ولا تكتري .

فكتبت إليه من عائشة إلى معاوية ، سلام عليك . أما بعد ، فإني سمعت رسول الله عليه ص يقول <sup>(١٨٩)</sup> : « من التمس رضا الله سخط الناس كفأه الله مؤنة الناس وَمَنْ تَمَسَّ سَخْطُ اللَّهِ بِرْ رَضَا النَّاسِ وَكَلَهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ » والسلام عليك ، فانتظر إلى فقهها كيف تعرضت للافت لئن تكون الولاء بصددها ، وهي مراعاة الناس وطلب مرضاتهم . وكتب إليه مره أخرى أما بعد ، فاتق الله ، فإنك إذا اتقت الله كفاك الناس ، وإذا اتقت الناس لم يغنو عنك من الله شيئاً والسلام .

إذاً على كل ناصح أن تكون عباده مصروفة إلى تفاسير الصفات الخفية ، وتوصي الأحوال اللاحقة ، ليكون الشتغال بالمهم . فإن حكمة جميع مواضع الشرع مع كل واحد غير ممكنة والاشتغال بمرجعه بما هو مستغن عن التوعظ فيه تضييع زمان .

فإن قلت . فإن كان الواقع يتكلم في جمع ، أو سأله من لا يدرى باطن حاله أن يعظه ، فكيف يفعل . فاعلم أن طريقه في ذلك أن يعظه بما يشترك كافة الخلق في الحاجة إليه إما على العموم ، وإما على الأكثـر . فإن في علوم

(١٨٩) حديث عائشة من التمس رضا الناس سخط الله وكفه الله عن الناس . — الحديث : الترمذى والحاكم وفي مسند الترمذى من لم يسم .

البار . والأخبار كثيرة في آفات الذنوب في الدنيا ، من الفقر ، والمرض وغيره . بل من شرم الذنب في الدنيا على الجملة أن يكتب ما بعده صفتـه . فإن ابنتي بشـئه كان عقوبة له ، ويخرم حـيل الرـزق ، حتى يتضاعـف شـفـاؤه . وإن أصابـته نـعـمة كانت استـدرـاجـاً له ، ويخرم حـيل الشـكـر حتى يعـاقـبـ على كـفـرـانـه وأـمـاـ المـطـبـعـ ، فـمـنـ بـرـكـةـ طـاعـتـهـ أنـ تـكـوـنـ كـلـ نـعـمةـ فيـ حـقـهـ جـزـاءـ عـلـيـهـ ، وـيـرـفـقـ لـشـكـرـهـ . وـكـلـ بـلـيةـ كـفـارـةـ لـذـنـوبـهـ ، وـزـيـادـةـ فيـ درـجـاتـهـ .

#### ذكر حدود الذنوب والنفوس في الوجوه

النوع الرابع : ذكر ما ورد من العقوبات على آحاد الذنوب ، كالخمر ، والزنا ، والسرقة ، والقتل ، والغيبة ، والكـبـرـ ، والحسـدـ . وكل ذلك ما لا يمكن حصرـهـ . وذـكـرـهـ معـ غـيرـ أـهـلـهـ وضعـ المـوـاءـ فيـ غـيرـ مـوـضـعـهـ . بل يـنـبـغـيـ أنـ يـكـونـ العـالـمـ كـالـطـيـبـ الـحـادـقـ ، فـيـسـتـدـلـ أـولـاـ بـالـبـيـضـ ، وـالـسـخـنـةـ <sup>(١٨٦)</sup> وـوـجـودـهـ الـحـرـكـاتـ ، عـلـىـ الـعـلـلـ الـبـاطـنـةـ . وـيـشـتـغـلـ بـعـلـاجـهـاـ ، فـلـيـسـتـدـلـ بـقـرـائـنـ الـأـحـوـالـ عـلـىـ حـفـيـاـيـاـ الصـفـاتـ ، وـلـيـعـرـضـ لـمـاـ وـقـفـ عـلـيـهـ اـقـتـدـاءـ بـرـسـولـ اللهـ <sup>(١٨٧)</sup> ، حـيـثـ قـالـ لـهـ وـاحـدـ : أـوـصـنـيـ يـاـ رـسـولـ اللهـ وـلـاـ تـكـثـرـ عـلـىـ . قـالـ لـأـلـ ظـبـتـ <sup>(١٨٨)</sup> وـقـالـ لـهـ آخـرـ : أـوـصـنـيـ يـاـ رـسـولـ اللهـ . قـالـ عـلـيـهـ السـلامـ : « عـلـيـكـ بـالـيـاسـ مـمـاـ فـيـ أـيـدـيـ النـاسـ فـإـنـ ذـلـكـ هـرـ الـغـيـرـ وـإـيـادـكـ وـالـطـمـعـ فـإـنـ الـقـرـ الـحـاضـرـ وـصـلـ صـلـةـ مـوـذـعـ وـإـيـادـكـ وـمـاـ يـغـتـرـرـ مـنـهـ » . وـقـالـ رـجـلـ حـمـدـ بـنـ وـاسـعـ : أـوـصـنـكـ أـنـ تـكـوـنـ مـلـكـاـ فـيـ الـدـنـيـاـ وـالـآخـرـةـ . قـالـ وـكـيـفـ لـيـ بـذـلـكـ ؟ قـالـ الرـمـ الزـهـدـ فـيـ الـدـنـيـاـ . فـكـأـنـهـ <sup>ص</sup> تـوـسـيـ فيـ السـائـلـ الـأـوـلـ مـخـاـبـلـ الـغـضـبـ فـنـهـ عـنـهـ . وـقـيـ السـائـلـ الـآخـرـ مـخـاـبـلـ الـطـبـعـ فـيـ النـاسـ وـطـوـلـ الـأـمـلـ . وـتـحـبـلـ حـمـدـ بـنـ وـاسـعـ فـيـ السـائـلـ مـخـاـبـلـ الـحـرـصـ عـلـىـ

(١٨٦) السـخـنـةـ : الـهـيـةـ وـالـلـوـنـ وـهـيـ يـنـجـحـنـ لـوـيـنـجـ مـسـكـونـ .

(١٨٧) حـدـيـثـ قـالـ رـجـلـ أـوـصـنـيـ وـلـاـ تـكـثـرـ عـلـىـ قـالـ لـأـلـ ظـبـتـ : تـقدـمـ .

(١٨٨) حـدـيـثـ قـالـ لـهـ آخـرـ أـوـصـنـيـ قـالـ عـلـيـكـ بـالـيـاسـ . — الحديث : ابن ماجـهـ وـقـدـ تـقدـمـ .

وقال رجل لحمد بن كرام أوصني . نعم : اجتهد في رضا خالقك بقدر  
ما تجتهد في رضا نفسك .

وكتب الحسن إلى عمر بن عبد العزيز رحمة الله تعالى . أما بعد ، فلخف  
ما حفظك الله ، واحذر ما حذر الله ، وخذ ما في يديك لما يديك ، فممن  
الموت يأتك الخير أبقيه والسلام .

وكتب عبد العزيز إلى الحسن يسأله أن يعظه ، فكتب إليه أما بعد ، فإن المول الأعظم والأمور المفطعات مامك ، ولا بد لك من مشاهدة ذلك إما بالتجاة وإما بالعقب . واعلم أن من حاسب نفسه ربح ، ومن غفل عنها خسر ، ومن نظر في العوائق نجا ، ومن أطاع هواه ضل ، ومن حلم غنم ، ومن حاف أمن ، ومن أمن اعتبر ، ومن اعتبر أبصر ، ومن أبصر فهم ، ومن فهم علم . فإذا زلت فارجع ، وإذا دمت فاقْلِع وإذا جهلت ، فاسأْل ، وإذا غضبت فامْسِك .

وكتب مطرف بن عبد الله إلى عمر بن عبد العزيز رحمه الله : أما بعد ، فإن  
الدنيا دار عقوبة ، ولهذا يجمع من لا عقل ، وبها يغتر من لا علم عنده .  
فكن فيها يا أمير المؤمنين كالمداوى جرحه . يصر على شدة الدواء لما يخالف من  
عاقبة الداء .

وكتب عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه إلى عدي بن أربطة : أما بعد ،  
فإن الدنيا عدوة أولياء الله ، وعدوة أئمء الله . فاما أولياؤه فغمتهم .  
واما اعداؤه فغرتهم .

الشرع أغذية وأدوية ، فالأغذية للكافة والأدوية لأرباب العلل . ومثاله  
ما روى أن رجلاً قال لأبي سعيد الخدري . أوصني . قال : عليك بقوى الله  
عز وجل ، فإنها رأس كل خير . وعليك بالجهاد ، فإنه رهبة الإسلام .  
وعليك بالقرآن فإنه نور لك في أهل الأرض ، وذكرك لك في أهل السماء .  
وعليك بالصمت إلا من خير ، فإنك بذلك تغلب الشيطان . وقال رجل  
للحسن أوصني . فقال . أعز أمر الله يعرك الله . وقال لقمان لابنه . يا بني ،  
زاحم العلماء بركتك ، ولا تجدهم في مقنوتوك ، وخذ من الدنيا بلا غنى ،  
وأنفق فضول كسبك لآخرتك ، ولا ترفض الدنيا كل الرفض فتكون  
عيالاً<sup>(١)</sup> ، وعلى أعنق الرجال كلاً<sup>(٢)</sup> ، وصم صوماً يكسر شهوتك ،  
ولا تصم صوماً يضر بصلاتك ، فإن الصلاة أفضل من الصوم ، ولا تجالس  
السفهاء ، ولا تختلط ذا الوجهين وقال أيضاً لابنه . يا بني ، لا تضحك من غير  
عجب ، ولا تمش في غير أرب<sup>(٣)</sup> ، ولا تسأل عما لا يعيك ، ولا تضيع  
مالك وتصلح مال غيرك ، فإن مالك ما قدمت ومال غيرك ما تركت يا بني ،  
إن من يرحم يُرحم ، ومن يُضئِّن يُسلِّم ، ومن يقل الخير يغمض ، ومن يقل  
الشر يأْلم ومن لا يملك لسانه يندم .

وقال رجل لآبي حازم أومسى . فقال كل ما لو جاءتك الموت عليه فرأيته  
غميمة فالزمه . وكل ما لو جاءتك الموت عليه فرأيته مصيبة فاحتبه .

وقال موسى للخضر عليهما السلام أوصني ، فقال : كن بساماً ولا تكن  
غضباً ، وكن نفاعاً ولا تكن ضراراً ، وانزع عن اللجاجة <sup>(١٩٣)</sup> ، ولا تمش في  
غير حاجة ، ولا تضحك من غير عجب ، ولا تغير الخطائين بخطاياهم ،  
وابك على خطبتك يا بن عمران .

١٩٠) أي عالة على غيرك . ١٩١) الكل : الضعيف الذى يحمله غيره .

(١٦٢) أقرب : مقصد وهدف ومصلحة وحاجة .

(١٩٣) **بَشَّ** : تَرَعَ عَنْ كَذَا أَنْهَى عَنْهُ .

### والتجاه : التحادي في الحصومة

# الركن الثاني في العلاج الصبر

## الفصل الثالث

### الركن الثاني في العلاج الصبر

**الأصل الثاني** : الصبر ووجه الحاج به أن المريض إنما يطول مرضه لتناوله ما يضره . وإنما يتناول ذلك إنما لعفته مصرته ، وإنما لشدة غلبة شهوته . فله سببان . فما ذكرناه هو علاج السنة ، فيفي علاج الشهوة . وطريق علاجها قد ذكرناه في كتاب رياضة النفس .

وحاله أن المريض إذا اشتدت سرانته لما كول مضر ، فطريقه أن يستشعر عظم ضرره ، ثم يغيب ذلك عن عينه فلا يحضره ، ثم يتسلى عنه بما يقرب منه في صورته ولا يكثر ضرره . ثم يصر يقوه الخوف على الألم الذي يناله في تركه . فلا بد على كل حال من مرارة الصبر . فكذلك يعالج الشهوة في المعاصي . كالشاب مثلاً إذا غلبه الشهوة ، فصار لا يقدر على حفظ عينه ، ولا حفظ قلبه ، أو حفظ حواره في اسعي وراء شهوته فينبغى أن يستشعر ضرر ذنبه ، بأن يستقرى الخوفات التي جاءت فيه من كتاب الله تعالى وسنة رسوله عليه السلام . فإذا اشتد خوفه تباعد من الأسباب المهيجة لشهوته . ومهجع الشهوة من خارج ، هو حضور المشتهر بالنظر إليه ، وعلاج المهرب والعزلة ومن داخل تناول لذائذ الأطعمة ، وعلاج الجوع والصوم الدائم . وكل ذلك لا يتم إلا بصبر ، ولا يصر إلا عن خوف ، ولا يخاف إلا عن علم ، ولا يعلم إلا عن بصيرة وافتخار ، أو عن سخا وتقليد . فأهل الأمر حضور مجالس الذكر ، ثم الاستئذ من قلب مجرد عن سائر الشواغل ، مصروف إلى السماع ، ثم التفكير فيه تمام الفهم وينبغى من تمامه لا محالة خوفه وإذا قوى الخوف تيسر بمعونته الصبر ، وانبعثت النواوى لطلب العلاج ، وتوفيق الله

وكتب أيضاً إلى بعض عماله : أما بعد ، فقد أمكنتك القدرة من ظلم العباد ، فإذا هممت بظلم أحد فاذكر قدرة الله عليك . وأعلم أن الله عز وجل أحد للمظلومين من المظلومين والسلام .

فهكذا ينبغي أن يكون وعظ العامة ، ووعظ من لا يدرى خصوص واقعته . فهذه للواعظ مثل الأغدية التي يشترك الكافة في الانتفاع بها . ولأجل فقد مثل هؤلاء الوعاظ الخمس باب الانتهاز ، وغليت المعاصي ، واستشرى الفساد ، وليل الخلق بواعظ يزخرفون أسماعاً ، وينشدون آياتاً ، ويتتكلفون ذكر ما ليس في سعة علمهم ، وينشدون بحال غيرهم . فسقط عن قلوب العامة وقارعهم ، ولم يكن كلامهم صادراً من القلب ليصل إلى القلب . باسائل مختلف ، والمستمع مختلف ، وكل واحد منها مذير ومتختلف . فإذا كان طلب الطيب أول علاج المرضى ، وطلب العلماء أول علاج العاصي . فهذا أحد أركان العلاج وأصوله .





## الفصل الرابع

# أسباب الوقوع في الذنوب

أحدها : أن العقاب الموعود غُلٰت ليس حاضر ، والنفس جلت متأثرة بالحاضر ، فتأثرها بالموعود ضعيف بالاضافة إلى تأثرها بالحاضر .

الثاني : أن الشهوات الباعثة على الذنوب لذاتها ناجزة ، وهي في الحال آخذة بالحقن : وقد قوى ذلك واستثنى عليها بسبب الاعياد والإلف ، والعادة طبيعة خامسة ، والتزوع عن العاجل حرف الآجل شديد على النفس . ولذلك قال تعالى : **﴿كُلُّا بَلْ تُجْمِنُ الْمَاجِلَةَ وَتَذَرُّنَ الْآخِرَةَ﴾**<sup>(١٩٤)</sup> و قال عز وجل : **﴿بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا﴾**<sup>(١٩٥)</sup> وقد عبر عن شدة الأمر قول رسول الله ﷺ<sup>(١٩٦)</sup> : **«حَفِّتَ الْجَنَّةَ بِالْمَكَارِهِ وَحُفِّتَ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ»** و قوله ﷺ<sup>(١٩٧)</sup> : **«إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ النَّارَ فَقَالَ لِجِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ : أَذْهَبْ فَأَنْظُرْ إِلَيْهَا فَنَظَرَ إِلَيْهَا . فَقَالَ : وَعَزِيزُكَ لَا يَسْمَعُ بِهَا أَحَدٌ فَيُدْخِلُهَا فَحَفَّهَا بِالشَّهَوَاتِ . ثُمَّ قَالَ : أَذْهَبْ فَأَنْظُرْ إِلَيْهَا فَنَظَرَ . فَقَالَ : وَعَزِيزُكَ لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ لَا يَتَقَى أَحَدٌ إِلَّا دَخَلَهَا وَخَلَقَ الْجَنَّةَ . فَقَالَ لِجِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ : أَذْهَبْ فَأَنْظُرْ إِلَيْهَا فَنَظَرَ . فَقَالَ : وَعَزِيزُكَ لَا يَسْمَعُ بِهَا أَحَدٌ إِلَّا دَخَلَهَا فَحَفَّهَا بِالْمَكَارِهِ . ثُمَّ قَالَ : أَذْهَبْ فَأَنْظُرْ إِلَيْهَا فَنَظَرَ إِلَيْهَا . فَقَالَ : وَعَزِيزُكَ لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ لَا يَدْخُلُهَا أَحَدٌ»** . فإذاً كون الشهوة مرهقة في

ويسيره من وراء ذلك . فمن أعطى من قلبه حسن الإصغاء ، واستشعر الخوف فاتقى ، وانتظر الثواب ، وصدق بالحسنى ، فسيره الله تعالى للبسرى . وأما من يخل واستغنى ، وكذب بالحسنى ، فسيره الله للعسرى ، فلا يعني عنه ما اشتغل به من ملاذ الدنيا مهتما هلك وتردى . وما على الأنبياء إلا شرح طرق الهدى ، وإنما الله الآخرة والأولى .

فإن قلت : فقد رجع الأمر كله إلى الإيمان ، لأن ترك الذنب لا يمكن إلا بالصبر عنه والصبر لا يمكن إلا بمعونة الخوف ، والخوف لا يكون إلا بالعلم ، والعلم لا يحصل إلا بالتصديق بعظام ضرر الذنوب والتصديق بعظام ضرر الذنوب هو تصديق الله ورسوله وهو الإيمان ، فكان من أصر على الذنب لم يُصر عليه إلا لأنه غير مؤمن ، فاعلم أن هذا لا يكون لفقد الإيمان ، بل يكون لضعف الإيمان . إذ كل مؤمن مصدق بأن المعصية سبب البعد من الله تعالى ، وسبب العقاب في الآخرة . ولكن سبب وقوع في الذنب أمور .



(١٩٤) القامة : ٤٠ .

(١٩٥) الأعلى : ١٦ .

(١٩٦) حديث حفت الجنة بالمكارة - الحديث : سمع عليه من حديث أبي هريرة .

(١٩٧) حديث إن الله خلق النار فقال جبريل أذهب فانظر إليها - الحديث : أبو داود والترمذى والحاكم

وصححه من حديث أبي هريرة وقتم فيه ذكر المتن .



## الفصل الخامس

### علاج الأسباب الموجبة للإصرار

الفكر الحقيقي دواء الواقع في المعاصر :

فإن قلت : فما علاج الأسباب الحسنة ؟ فأقول هو الفكر وذلك بأن يقرر على نفسه في السبب الأول ، وهو تاجر العقاب ، أن كل ما هو آت آت ، وأن غداً للناظرین قريب ، وأن الموت تقرب إلى كل أحد من شراك نعله ، فما يدريه لعل الساعة قريب . والتأخر إد وقع صار ناجزاً . ويدرك نفسه أنه أبداً في دنياه يتعب في الحال لخروف أمر في لاستقبال . إذ يركب البحار ، ويقابلي الأسفار ، لأجل الريح الذي يظن أنه قد يحتاج إليه في ثاني الحال . بل لو مرض فأخبره طبيب نصراقي بأن شرب الماء البارد يضره ويسوقه إلى الموت ، وكان الماء البارد ألد الأشياء عنده تركه ، مع أن الموت ألمه لحظة إذا لم يخفف ما بعده ، ومقارنته للدنيا لا بد منها . فكم نسقة وجوده في الدنيا إلى عذمه أولاً وأبداً ، فلينظر كيف يمادر إلى ترك ملاده بقول ذمي لم تقم معجزة على طبعه ، فيقول . كيف يليق بعقل أن يكون قول الأنبياء المؤيدين بالمعجزات عندي ، دون قول نصافي يدعى لطلب لنفسه بلا معجزة على حبه ، ولا يشهد له إلا عوام الخلق ؟ وكيف يكون عذاب النار عندي أخف من عذاب المرض ، وكل يوم في الآخرة بمقدار خمسين ألف سنة من أيام الدنيا !

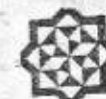
وبهذا التفكير يعينه يعالج اللذة الغالية عليه . ويكلف نفسه تركها ، ويقول إذا كنت لا أقدر على ترك لذاق أيام العمر وهي أيام قلائل ، فكيف أقدر على ذلك أبد الآياد ! وإذا كنت لا أطيق ألم الصبر ، فكيف أطيق ألم النار ! وإذا كنت لا أصبر عن زخارف الدنيا مع كدوراتها وتغصتها وامترج صنفها

الحال ، وكون العقاب متاخر إلى المال ، سببان ظاهران في الاسترداد . مع حصول أصل الإيمان . فليس كل من يشرب في مرضه ماء الثلج لشدة عطشه ، مكتداً بأصل الطب ، ولا مكتداً بأن ذلك مضر في حقه . ولكن الشهوة تغليه وألم الصبر عنه ناجر ، فيبون عليه الألم المنتظر .

الثالث . أنه ما من مذنب مؤمن إلا وهو في الغالب عازم على التوبة ، وتكثير السبات بالحسنات . وقد وعد بأن ذلك يجيره . إلا أن طول الأمل غال على الطياع ، فلا يزال يسوق التوبة والتکفير . فمن حيث رجاؤه التوفيق للتوبة ، ربما يقدم عليه مع الإيمان .

الرابع : أنه ما من مؤمن موقن ، إلا وهو معتقد أن الذنب لا توجب العقوبة إيجاماً لا يمكن العفو عنها . فهو يذنب ويتضرع العفو عنها انكلاً على فعل الله تعالى .

فهذه أسباب أربعة موجبة للإصرار على الذنب ، مع بقاء أصل الإيمان . نعم قد يقدم الذنب بسبب خامس يقدح في أصل إيمانه ، وهو كونه شاكاً في صدق الرسل ، وهذا من الكفر . كالمذنب الطيب عن تناول ما يضره في المرض . فإن كان المذنب من لا يعتقد فيه أنه عالم بالطبع ، فيكتبه أو يشك فيه ، فلا يالي به . وهذا هو الكفر .



قال أعلم استحالة كذلك فهو أنت معتوه ، وكأنه لا وجود لمثل هذا في العقلاه . وإن قال أنا شاك في فتنة : لو أحرك شخص واحد مجهول ، عند تركك طعامك في البيت لحظة ، ولغت فيه حبة ، وألقت سهامها فيه ، وجوزت صدقة ، فهل تأكله أو تنهي ؟ وإن كان ألد الأطعمة ؟ فيقول أتركه لا محالة ، لأنني أقول إن كذب فلا يمتنى إلا هذا الطعام ، والصبر عنه وإن كان شديداً فهو قريب ، وإن صدقة تفوتنى الحياة ، والموت بالإضافة إلى ألم الصبر عن الطعام وإصاحته شديد . يقال له : يا سبحان الله ، كيف تؤخر الصدق الأنبياء كلهم ، مع ما ظهر لهم من المعجزات ، وصدق كافة الأولياء ، والعلماء ، والحكماء ، على جميع أسف العقلاه ، ولست أعني بهم جهال العوام بل ذوي الألباب ، عن صدق رجل واحد مجهول ، لعل له غرضاً فيما يقول ! فليس في العقلاه إلا من صدق باليوم الآخر ؛ وأثبت ثواباً وعقاباً ، وإن اختلفوا في كيفية ، فإن صدقه تقد أشرفت على عذاب يمكى أبد الآباد . وإن كذبوا فلا يفوتك إلا بعض شهادت هذه الدنيا الفانية المكثرة فلا يمكى له توقف إن كان عاقلاً مع هذا الفكر إلا نسبة ملدة العمر إلى أبد الآباد . بل لو قدرنا الدنيا مملوءة بالنرة ، وفترنا طائراً يلتقط في كل ألف سنة حبة واحدة منها . لفبت النرة ، ولم يمكى أبد الآباد شيئاً . فكيف يفتر رأى الغافل في القصيدة عن الشهوات مائة سنة مثلاً ، لأجل سعادة يمكى أبد الآباد ! ولذلك قال أبو العلاء أحمد بن سليمان التونسي المعري :

قال النجم والطبيب كلامها لا تبعث الأموات قلت إليكما  
إن صح قولكما فلست بخاسر أو صح قولى فالخسار عليكما

ولذلك قال على رضى الله عنه بعض من قصر عقله عن فهم تحقيق الأمور ، وكان شاكاً : إن صح ما قلت فقد تخلصنا جميعاً ، وإن فقد تخلصت وهلكت . أى العاقل يسلك طريق الآخر في جميع الأحوال . فإن قلت . هذه الأمور جلية ، ولكنها ليست تزال إلا بالتفكير ، فما بال القلوب هجرت الفكر فيها واستقلتها ، وما علاج القلوب لرعنها إلى الفكر ، لا سيما من آمن بأصل

بكدها . فكيف أصير عن نعم الآخرة ! وأما تسويف التوبه فيعالجه بالتفكير في أن أكثر صباح أهل النار من التسويف ، لأن المسؤول يمكى الأمر على ما ليس إليه وهو البقاء فلعله لا يمكى وإن يمكى فلا يقدر على الترك غداً كما لا يقدر عليه اليوم . فليت شعرى هل عجز في الحال إلا لغبة الشهوة ؟ والشهوة ليست تفارقه غداً بل تتضاعف ، إذ تأكيد بالاعتقاد . فليت الشهوة التي أكدها الإنسان بالعادة كالتي لم يؤكدها . وعن هذا هلك المسوغون ، لأنهم يظلون الفرق بين المتأثرين ولا يظلون أن الأيام متشابهة في أن ترك الشهوات فيها أبداً شاق ، وما مثال المسؤول إلا مثال من احتاج إلى قلع شجرة فرآها قوية لا تقلع إلا بمشقة شديدة ، فقال : أؤخرها سنة ثم أعود إليها ، وهو يعلم أن الشجرة كلما بقيت ازداد رسوخها ، وهو كلما طال عمره ازداد ضعفه . فلا حماقة في الدنيا أعظم من حماقته ، إذ عجز مع قوته عن مقاومة ضعيف . فأخذ يتظر الغلبة عليه إذا ضعف هو في نفسه وقوى الضيف . وأما المعنى الرابع ، وهو انتظار عفو الله تعالى ، فعلاجه ما سبق . وهو كمن ينفق جميع أمواله ويترك نفسه وعياله فقراء . منتظرًا من فضل الله تعالى أن يرزقه العثور على كنز في أرض خربة . فإن إمكان العفو عن الذنب مثل هذا الإمكان . وهو مثل من يتوقع النهب من الظلمة في بلده ، وترك ذخائر أمواله في صحن داره ، وقد على دفتها وإعفافها قلم يفعل ، وقال : أنتظر من فضل الله تعالى أن يسلط غفلة أو عقوبة على الظالم الناهب ، حتى لا يتفرغ إلى دارى ، أو إذا انتهى إلى دارى مات على باب الدار ، فإن الموت ممكناً ، والغفلة ممكنة ، وقد حكى في الأسمار أن مثل ذلك وقع : فأئنا انتظر من فضل الله مثله . فمنتظر هذا منتظر أمر ممكناً ، ولكنه في غاية الحماقة والجهل ، إذ قد لا يمكى ولا يكون . وأما الخامس وهو شك فهذا كفر . وعلاجه الأسباب التي تعرفه صدق الرسل . وذلك يطول . ولكن يمكن أن يعالج بعلم قريب يلبي بحد عقله فيقال له :

ما قاله الأنبياء المؤيدين بالمعجزات هل صدقه ممكناً ؟ أو تقول أعلم أنه محال ، كأن أعلم استحالة كون شخص واحد في مكانين في حالة واحدة ؟ فإن

عن النسب الذي أوقع المواقف بين طبع والفكر الذي هو سبب الخير بالتفريق . إذ التفريق هو التأليف بين طبيعة وبين المعنى الذي هو طاعة نافعة في الآخرة . وقد روى في حديث حسن . أنه قام عمر بن ياسر فقال لعل بن أبي طالب كرم الله وجهه : يا أمير المؤمنين ، أخبرنا عن الكفر . على ماذا يُبنى ف قال على رضي الله عنه : يُبنى على طبع دعائم . على الجفاء ، والعنى والغفلة ، والشك . فمن جفواً أحرى الحق ، وجهير بالباطل ومقت العلماء . ومن عمى نهى الذكر ، ومن هغل حاد عن الرشد . ومن شرك غرته الأمانى . فأخذته الحسرة والندامة . و من الله ما لم يكن يحسب .

فما ذكرناه بيان لبعض آفات العقول عن التفكير وهذا القدر في التوبية كاف .

والحمد لله الذي يبعث تم الصالحات ..



الشرع وتفصيله . فاعلم أن المانع من الفكر أمان : أحدهما أن الفكر النافع هو الفكر في عقاب الآخرة وأهواها ، وشدائدتها ، وحسرات العاصب في الحرج . عن النعم القيم . وهذا فكر للداعي مؤلم للقلب ، فينفر القلب عنه ، ويبتليه بالتفكير في أمور الدنيا على سبيل التفرج والاستراحة .

والثاني : أن الفكر شغل في الحال مانع من لذائذ الدنيا وقضاء الشهوات وما من إنسان إلا وله في كل حالة من أحواله ، ونفس عن أنفاسه شهوة قد تسلطت عليه واسترقته . فصار عقله مسخراً لشهوته ، فهو مشغول بتدبر حيلته ، وصارت لذته في طلب الحيلة فيه أو في مباشرة قضاء الشهوة ؟ والتفكير يمنعه من ذلك . وأما علاج هذين المانعين ، فهو أن يقول لنفيه : ما أشد غباؤتك في الاحتياز من الفكر في الموت وما بعده ، تملأ بذلك ، مع استحقار ألم مواجهته . فكيف تصر على مقاساته إذا وقعت ، وأنت عاجز عن الصبر على تقدير الموت وما بعده ، ومتأنم به ! .

وأما الثالث : وهو كون الفكر مفوتاً للذات الدنيا ، فهو أن يتحقق أن فوات لذات الآخرة أشد وأعظم . فإنها لا آخر لها ، ولا كدورة فيها . ولذات الدنيا سريعة الدثور ، وهي مشوبة بالمكدرات . فيما فيها لذة صافية عن كدر . وكيف وفي التوبة عن العاصي والإقبال على الطاعة تلذذ بمناجاة الله تعالى ، واستراحة بمعرفته ، وطاعته ، وطول الأنس به ! ولو لم يكن للمطبيع جراء على عمله إلا ما يجده من حلاوة الطاعة ، وروح الأنس مناجاة الله تعالى لكان ذلك كافياً . فكيف بما ينضاف إليه من نعم الآخرة ! نعم هذه اللذة لا تكون في ابتداء التوبة ، ولكنها بعددما يصبر عليها مدة مديدة ، وقد صار الخير ديدنا ، كما كان الشر ديدنا ، فالنفس قاتلة ما عودتها تتعمد ، والخير عادة ، والشر لجاجة .

فإذاً هذه الأفكار هي المهيجة للخوف المهييج لقوة الصبر عن الذات . ومهجع هذه الأفكار وعظ الوعاظ ، ونبهات تقع للقلب بأسباب تتفق لا تدخل في الحصر ، فيصير الفكر موافقاً للطبع ، فيسهل القلب إليه . ويعبر

## فهرس التويبة

| صفحة | الموضوع                                                                                     |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥    | كلمة الخلق                                                                                  |
| ٩    | دراسة التحقيق :                                                                             |
|      | [ هذا الكتاب - المؤلف - عصره - مؤلفاته - حجۃ الإسلام                                        |
|      | الغزالى مؤلفاً ومجدداً - منهج التحقيق .                                                     |
| ٢١   | مقدمة المؤلف                                                                                |
| ٢٣   | تمهيد                                                                                       |
| ٢٥   | الركن الأول : في نفس الوربة<br>[ ويتضمن خمسة فصول ]                                         |
|      | الركن الثاني : فيما عن التوبية ( وهي النوب صفاتها وكثيرها ) ٥٥<br>[ ويتضمن أربعة فصول ]     |
|      | الركن الثالث : في تمام التوبية ، وشروطها ، ودراوتها إلى آخر                                 |
| ٩٩   | العمر<br>[ ويتضمن خمسة فصول ]                                                               |
|      | الركن الرابع : في دواء التوبية ، وطريق العلاج حل عقدة الإصرار . ١٣٧<br>[ ويتضمن خمسة فصول ] |
|      | والحمد لله الذي بعثته تم الصالحات                                                           |

AL-MUSTAFA.COM